
Vimala Thakar 
 

 
 

La Vie comme professeure 
 

Life as teacher, traduit de l'Anglais par Patrick Delhumeau, 
Madeleine et Pascal Hanriot 

  



1 

Table des matières 
Croître dans la plénitude.................................................................... 2 
Purifier la perception ........................................................................ 10 
Questions et réponses ..................................................................... 17 

"A quoi servent les séances de silence ?" ................................................................................................................ 18 
"Comment pouvons-nous entrer dans le silence, quand nous ne pouvons pas contrôler nos pensées ?" . 21 
"Comment pouvons-nous gérer le temps ?" ........................................................................................................... 24 

Questions et réponses ..................................................................... 26 
"Comment sortir de la peur et de la violence ?" .................................................................................................... 26 
"Sommes-nous conscients des sons qui nous entourent lorsque nous sommes en méditation profonde ? 
Est-il possible d'être conscient de l'intérieur et de l'extérieur simultanément ?" ......................................... 30 

Questions et réponses ..................................................................... 34 
"Vous semblez être très optimiste quant au développement de l'esprit humain, et pourtant le monde n'a 
pas changé malgré Bouddha et le Christ ?" ............................................................................................................ 34 
"Ce que vous dites est très prenant. Mais à la fin de la session, on se sent épuisé. Est-ce dû au manque de 
purification dont vous parlez ?" ............................................................................................................................... 36 
"Comment faire face à la souffrance en nous et autour de nous, sans nous perdre ?" .................................. 38 

Sommes-nous vraiment vivants ..................................................... 42 
La dimension de l’observation ........................................................ 49 
L’innocence, le parfum de la créativité .......................................... 55 
Questions et réponses ..................................................................... 63 

"Quand une personne, dans un état de méditation, utilise des mots pour expliquer les choses, d'où 
viennent les mots ?" .................................................................................................................................................... 63 
"Qui observe dans l'acte d'observation sinon l'ego ?" ......................................................................................... 64 
"Après avoir lu des livres et écouté des causeries, une personne est encore esclave de la 
pensée. Que diriez-vous d'une telle personne qui a lu des livres et écouté des causeries, qui 
comprend la nécessité de la liberté par rapport à la pensée et qui, cependant se trouve elle-
même esclave ?" ....................................................................................................................................................... 66 

Questions et réponses ..................................................................... 70 
Qu'est-ce que la foi ? Est-ce un abandon de soi ? ........................................................................................ 70 
"Qu'est-ce que la perception juste ? Qu'est-ce que la perception juste quand nous nous 
regardons nous-mêmes, nous regardons à l'intérieur de nous-mêmes ? Il y a une partie 
inconsciente, le contenu de la partie inconsciente de notre conscience. Ne colorera-t-elle pas, 
ne conditionnera-t-elle pas la perception que nous avons de nous-mêmes ? Comment peut-on 
savoir que nos perceptions ne sont pas inhibées ou conditionnées par l'inconscient ?" .............. 71 
"J'ai le désir d'être libéré. Que faire ? Dois-je passer davantage de temps assis en silence ?" ... 76 

Questions et réponses ..................................................................... 79 
"J'ai pris conscience qu'il était nécessaire de mourir à l'image du moi. Mais cette mort ne se 
produit pas. Je continue à y penser mais elle ne se produit pas." .......................................................... 79 
"Une attention complète envers un objet ou une situation, et en même temps, un sentiment 
complet de soi, est-ce possible ?" ..................................................................................................................... 82 
"Est-ce que l'ignorance est un aspect du processus de la vie ? Sommes-nous responsables de 
l'ignorance ? Qu'est-ce que l'ignorance ?" ...................................................................................................... 83 
"Dans notre vie quotidienne, nous devons louvoyer dans des compromis. Si nous voulons être 
heureux, nous devons passer par des compromis. Compromis et liberté ne peuvent pas 
coexister. Alors comment pourrait-on être heureux sans compromis ?" ............................................. 85 

Une nouvelle culture humaine ........................................................ 88 



2 

Croître dans la plénitude 
BOVENDONK 1er septembre 1991 

 

Il m'est assez difficile de trouver des mots pour exprimer ma joie de pouvoir revenir aux Pays-
Bas. Il y a dix mois, il m’aurait semblé incroyable, et physiquement presque impossible 
d'entreprendre non seulement le voyage, mais la responsabilité des rassemblements 
internationaux. Pourtant, par la grâce de la vie, il a été possible de revenir ici pour être avec 
vous. Si l'Inde est mon pays d'origine parce que j’y suis née, les Pays-Bas sont également 
mon pays pour votre amie Vimala. 

Vous découvrirez par vous-mêmes, mes amis, que ces rassemblements deviennent des 
fêtes de l'amitié. Ce sont des rencontres informelles et intimes pour ceux qui souhaitent 
enquêter sur ce qu'est le mystère de la vie et le mystère d’être vivant. Qu'est-ce que c'est 
que tout cela, la relation avec la nature, avec les êtres humains, avec les structures créées 
par l'homme. Qu'est-ce que c'est que la méditation, la vie religieuse ou spirituelle. 

Nous chercherons ensemble, ce sera une enquête joyeuse, et non ardue ou fastidieuse. 
Joyeuse et sérieuse à la fois, profonde et pourtant vibrante de vitalité. Nous passerons par 
une communication spontanée au niveau verbal, et par une communion non verbale les uns 
avec les autres pendant les périodes de silence. Nous allons partager la vie ensemble 
pendant les prochains jours. Partager la vie par la présence, partager la vie au niveau verbal, 
partager la vie par le silence. 

Vous devez être conscients de la sombre situation qui imprègne la famille humaine mondiale, 
dont l'ombre nous entoure de tous côtés, dans toutes les directions de l'horizon. Il s'est passé 
beaucoup de choses depuis notre rencontre il y a quelques années. C'est comme si toute la 
civilisation, le mode de vie que l'humanité avait développé au cours des vingt derniers siècles, 
se démantelait systématiquement, morceau par morceau, pas à pas. Les structures socio-
économiques, les idéologies politiques, les frontières nationales, les États, tout change, se 
démantèle. Il y a une grande agitation dans la conscience humaine globale. 

Nous avons la chance de vivre en ces temps turbulents, car il est de notre responsabilité de 
faire émaner de notre être une nouvelle civilisation, avant que tout ne soit démantelé et 
détruit, et qu'un vide ne se crée dans la psyché humaine. Nos vies doivent devenir le berceau 
d'une nouvelle culture humaine, d'une nouvelle dynamique des relations humaines. Il est de 
notre responsabilité de laisser une transformation dimensionnelle se produire en nous-
mêmes, puis-je dire, la responsabilité de renaître de nous-mêmes. 

Donc, nous allons partager notre perception et notre compréhension de la vie, et comment 
considérer cette vie comme enseignant ou maître suprême. Ces deux termes vie et maître 
sont d'égale importance. Nous devrons apprendre à regarder la vie peut-être d'une manière 
entièrement nouvelle, une perspective de vie non basée sur les connaissances dont nous 
avons héritées, non basée sur les philosophies, les théologies, les théories, etc... Nous 
devrons apprendre à regarder la vie d'une manière nouvelle, une perception née du silence 
et non basée sur la connaissance. Nous devrons regarder à nouveau, apprendre à regarder 
à partir du vide. 

Le savoir, l'héritage, la pensée humaine, les philosophies et les théologies dont nous 
disposons ont failli au genre humain, car malgré tout cela il n'a pas été possible de vivre en 
paix avec nous-mêmes, en harmonie les uns avec les autres, avec révérence envers la vie 
cosmique, avec révérence envers la nature ou la dimension auto-générée de la vie. Alors, 



3 

avec courage et humilité, nous explorerons ensemble s'il est possible d'apprendre à l'aide de 
la vie, non à l'aide de la connaissance, non à l'aide de livres, des traditions, des autorités, 
anciennes ou nouvelles, s'il est possible de commencer à partir de zéro, pour ainsi dire. 

Nous ne sommes pas ici pour acquérir de nouvelles idées, de nouvelles connaissances sur 
la vie. Je me demande si vous avez remarqué que la connaissance, qui est une information 
organisée, systématisée, standardisée, alimente en vous une relation indirecte avec les faits. 
Il s'agit toujours de connaissances sur la vie, de théories et d'interprétations sur Dieu. Ce 
contact indirect avec la réalité, ce contact de seconde main avec la réalité sera 
provisoirement mis de côté, et nous explorerons si nous pouvons regarder la vie d'une 
manière qualitativement différente. 

Maintenant, qu'est-ce que le mot vie nous dit, à vous et à moi ? La vie n'est-elle pas ce qui 
nous entoure, comme la lumière, la chaleur, l'énergie, les innombrables variétés de formes, 
de couleurs, de tailles, de saveurs, de parfums, de goûts ? Il a un être, quand le mot vie est 
prononcé, il indique un être que les êtres humains n'ont pas créé. La vie cosmique, les 
innombrables univers, les systèmes solaires et leurs interrelations, la terre, les montagnes, 
les océans, la force vitale ou l'énergie vitale imprégnant l'air, rien n'a été créé par la pensée 
humaine, rien n'a été façonné par la main humaine. Ainsi, la vie est un être qui est auto-
généré et auto-entretenu et il a une énergie, il a un mouvement, il a de la lumière et de la 
chaleur. N'appelez-vous pas tous ces facteurs des signes de vie ? 

Nous allons commencer très simplement. Ce qui est auto-généré, auto-entretenu, s'appelle 
la vie. Or, cette innombrable variété d'objets dont nous sommes entourés, qui semblent 
séparés, la jeunesse qui vit à la fin du XXe siècle sait parfaitement qu'ils sont tous liés. Nous 
ne le savions pas dans notre enfance, mais nous vivons à l'ère de la science et de la 
technologie, et les progrès de la physique ont révélé que des choses qui semblent séparées 
et indépendantes sont interconnectées et interdépendantes. Il y a une relation invisible entre 
les océans et les cieux, les océans, le soleil et la lune, une relation merveilleuse entre la 
fertilité contenue dans la terre et les rayons du soleil, la lumière du soleil. Une relation entre 
la pluie et le cycle des saisons. Il n'y a rien qui ne soit lié à tout le reste. 

Ainsi, cet être, qui est auto-généré et auto-entretenu, a une façon mystérieuse de garder ses 
expressions vivantes à travers une relation très profonde, complexe et mystérieuse. Cette 
interdépendance de la terre et du ciel, des montagnes et des arbres, des océans et de 
l'espace, des pluies et des forêts, des oiseaux, des animaux, etc., constitue la plénitude de 
la vie, mes amis. 

Lorsque vous et moi construisons une machine, une voiture, un avion, un ordinateur ou quoi 
que ce soit d'autre, nous assemblons les pièces, puis il y a une totalité dans cette structure, 
qu'il s'agisse de machines, de bâtiments, de vaisseaux spatiaux ou de stations spatiales. 
Ainsi, la totalité implique l'assemblage de parties, qui peuvent aussi être désassemblées. 
Mais cet être, l'être cosmique, l'être universel de la vie, à travers l'interdépendance de ses 
expressions, a une intégrité organique qui est indivisible, qui est non fragmentable. Vous 
pouvez essayer de l'analyser, pour des raisons d'études à l'université, de l'identifier, de lui 
donner un nom, de le convertir en catégories, etc., pour la commodité de la saisie cérébrale. 
Mais la vie ne peut être divisée et l'interdépendance ne peut être détruite. Elle est auto-
générée, et c'est un tout. 

La vie est le maître ou l'enseignante suprême, dont nous pouvons recevoir l'aide si nous 
voulons apprendre et découvrir la vérité par nous-mêmes. Vous savez, professeur ou maître 
est un terme très intéressant. Les enseignants des écoles, des collèges ou des universités 



4 

sont là pour fournir des informations sur la pensée humaine, sur le passé humain. Ces 
connaissances sont nécessaires pour acquérir un emploi, pour gagner sa vie. 

Nous nous référons à la vie en tant qu’enseignante, une vie qui n'affirme pas, qui ne verbalise 
ni ne nous inculque quoi que ce soit en raison d'une quelconque obligation. Cette 
enseignante nous aide à nous ouvrir vers l'essence de la vie, nous aide à être réceptifs, à 
devenir de plus en plus sensibles. La sensibilité est la vue qui peut peut-être percevoir les 
secrets de la vie. 

Ainsi, le terme enseignant devra être considéré de deux manières. Une voie que nous avons 
connue : les écoles, les collèges, les enseignements académiques, théoriques, verbalisés 
nécessaires pour se relier aux structures humaines, aux structures socio-économiques, 
technologiques, aux structures nationales et internationales. Il est nécessaire d'acquérir ces 
connaissances et d'être capable de les gérer et de les utiliser correctement. 

L'autre est que l'on ne peut avoir aucune connaissance de la nature de la réalité suprême, 
on ne peut avoir aucune connaissance de la divinité, on ne peut avoir aucune connaissance 
de la plénitude. La réalité suprême a défié la verbalisation, elle ne peut être ni décrite ni 
définie. Plus nous utilisons le processus de verbalisation et la méthode de description et de 
définition, en essayant de construire des structures de concepts et d'idées autour de 
l'essence de la vie, plus nous nous éloignons de cette réalité. Le mot nous sépare du présent, 
la pensée, le concept, nous éloigne de l'essence de la réalité. L'apprentissage devra se faire 
ici de manière non verbale, l'apprentissage devra peut-être être une exploration non 
cérébrale. Et qui peut enseigner sans paroles sinon la vie elle-même ? Sommes-nous 
intéressés par un tel apprentissage ? C'est la question. 

Nous avons peut-être habité le globe en acquérant des connaissances, en saisissant des 
concepts et des idées, en saisissant des théories et en essayant de rapprocher notre 
comportement de ces théories et idées, très fiers de nos connaissances et vaniteux aussi. 
Nous avons ainsi passé des millions d'années sur le globe. Mais connaître n'est pas 
apprendre, et la connaissance n'aboutit pas nécessairement à la compréhension, nous allons 
donc devoir distinguer l'apprentissage de la connaissance, la compréhension de la 
connaissance, et la rencontre personnelle intime avec la réalité de la connaissance érudite 
et savante sur la réalité. Les Vedas, les Upanishads, le Zend-Avesta, l'Ancien et le Nouveau 
Testaments, les écritures judaïques, le Coran, c'est toute la connaissance, et une telle 
connaissance conduit à construire des modèles et des conditionnements. Avoir des 
connaissances, une érudition où cette érudition est une relation d'acquisition, de possession, 
de sauvegarde dans la mémoire, puis essayer de se relier à la vie sur cette base. Voyez bien 
ceci. 

Parce que nous avons été occupés par cette activité d'acquisition de connaître et 
d'expérimenter selon cette connaissance, nous n'avons pas eu le temps d'apprendre, 
d'écouter le son du silence ou de regarder la danse des innombrables énergies qui se 
déroulent autour de nous. Nous n'avons jamais eu le temps de chercher et de découvrir le 
secret de l'harmonie qui maintient tant d'univers ensemble, les faisant coopérer 
harmonieusement les uns avec les autres. N'est-ce pas une situation critique que nous ne 
sachions pas vivre en psychologie coopérative, dans l'amitié et la paix les uns avec les autres 
? Nos efforts n'ont-ils pas échoué au cours des cinq derniers millénaires, à créer un monde 
sans guerres, un monde sans violence, sans effusion de sang, n'ont-ils pas échoué à 
résoudre nos problèmes sans violence, haine ou amertume. 

L'arrogance du savoir, l'orgueil et la vanité du conditionnement, l'ivresse des loyautés 
exclusives envers les idéologies religieuses, politiques ou économiques ne nous ont pas 



5 

permis ce privilège d'être tout à fait simple, ouvert et réceptif, pour regarder la vie, pour être 
avec elle, l'écouter, la laisser opérer sur nous et nous révéler ses mystères. Nous n'avons 
pas eu le temps. Il me semble donc qu'en cette fin de XXe siècle, une nouvelle perspective 
de vie s'impose de toute urgence. 

Cette perspective de vie sera le fondement d'une nouvelle culture humaine. Pas ces théories 
éculées selon lesquelles la vie est une lutte pour la survie des plus forts et des plus puissants, 
que l'instinct naturel est à la propriété et à la possession, que la violence est naturelle à la 
nature humaine, etc. Si nous ne voulons pas tourner dans un cercle vicieux, en répétant les 
erreurs, en commettant les mêmes crimes qui ont été commis dans l'histoire, même au XXe 
siècle, le plus violent de l'histoire humaine, si nous ne voulons pas répéter tout cela, alors 
une nouvelle dynamique des relations humaines, une nouvelle perspective de vie, une 
nouvelle science de la vie, une nouvelle culture humaine doivent être élaborées et 
développées. 

Je pense que partout où j'ai voyagé dans le monde, j'ai vu, dans les yeux des jeunes, l'envie 
de chercher la nouveauté. L'ancien se démantèle, il va s'effondrer sous la pression des 
contradictions qui l'habitent, nous n'avons rien à détruire. Les contradictions internes 
provoquent l'effritement et l'effondrement des anciennes normes, à l'Est comme à l'Ouest. Si 
la société capitaliste, avec sa culture consumériste, a le sentiment qu'il n'y a que les 
philosophies de Marx et d'Engels qui se sont effondrées, que l'empire communiste s'est 
effondré ou a été démantelé, elle se fait une grande illusion. Il y a des signes, je pense, que 
les contradictions inhérentes à la culture consumériste, obsédée par le matérialisme et les 
plaisirs, nourrie d'illusions de prospérité entretenues par des prêts bancaires, il y a des signes 
que cette structure soit également sur le point d’être bientôt démontée. Ni le matérialisme en 
tant que philosophie de la vie, ni les anciennes religions organisées et institutionnalisées et 
leurs théologies, ni les divinités des États, des nations, de la souveraineté nationale et des 
idéologies politiques ne nous aideront plus. Voyez bien ceci. 

C'est une époque merveilleuse à vivre. Des défis où que vous vous tourniez, un défi à 
l'énergie créatrice, un défi à l'envie de vivre, un défi à l'envie d'apprendre. C'est une période 
très excitante, une période très romantique à vivre. Bienheureux ceux qui sont jeunes 
aujourd'hui, car ils sont les bâtisseurs, les architectes d'une famille humaine globale qui 
apprendra à partager, non seulement les ressources physiques de la planète, mais qui 
partagera les plaisirs et les souffrances, les peines et les joies les uns des autres, comme 
les membres d'une famille, sans aucune identification avec les nationalités, les races, les 
religions, etc. 

Où commençons-nous notre apprentissage ? Ne commençons-nous pas au niveau 
sensoriel ? Nous sommes conscients de notre corps physique, nous connaissons les 
organes des sens, nous avons été éduqués à les utiliser. Ainsi, la première étape pour se 
mettre en relation avec l'êtreté de la vie, ce phénomène mystérieux, merveilleux, magnifique 
et auto-généré que nous appelons la vie, serait de s'y rapporter avec les sens. 

La perception est le fondement de la relation. Nous devons regarder ce qui nous entoure, 
non à travers une théorie, non à travers une conclusion anticipée, en l'appelant impermanent 
ou permanent, mortel ou immortel. Une perception exempte de jugement de valeur. Voyez, 
l'apprentissage commence ! Nous devons regarder la vie autour de nous avec l'aide des 
sens, mais cette perception ne sera inhibée par aucune identification, par aucune conclusion 
ou théorie anticipée. Je ne regarderai pas la vie comme un hindou, un musulman, un chrétien 
ou un socialiste, pour pouvoir toucher l'essence de la vie. Ce qui est tangible, ce qui est 



6 

visible, doit être touché et atteint avec l'aide des organes des sens, c’est quelque chose de 
très beau. Je me demande si vous avez ainsi regardé, écouté et touché. 

Alors si vous regardez un arbre, ce que nous appelons arbre, vous ne regarderez pas 
seulement le tronc de l'arbre, les branches et les brindilles de l'arbre, dans votre perception 
seront incluses les racines de l'arbre sous le sol, elles sont la partie la plus importante de 
l'arbre. On sera conscient de la totalité de l’arbre, des branches s'élevant haut, vers le ciel et 
l'espace, et des racines pénétrant profondément dans la terre, assimilant les diverses 
vitamines, minéraux, jus et nectar contenus dans la terre. L'arbre ne sera alors plus perçu 
comme un simple objet posé sur le sol, mais comme une expression de la vie, liée autant au 
vide de l'espace qu'à la solidité de la terre, à la chaleur du soleil, et ainsi de suite. 

Comment vit l'arbre ? Ce sera la question qui viendra à l'esprit. Comment vit-il ? D'où tire-t-il 
sa vie ? Il tire sa vie de l'air, de l'espace, de la terre, de l'eau, du principe du feu ou de la 
chaleur. Alors je ne regarde plus l'arbre comme un objet, mais comme un être, un semblable. 
Nous sommes déracinés de la source de nos vies, mais l'arbre est enraciné et également 
interdépendant. Regardez la rivière, alors vous ne voyez pas seulement une tranchée dans 
la terre avec de l'eau qui la traverse, vous ne mesurez pas seulement la vitesse de l'eau, 
etc., mais vous êtes conscient de la source de la rivière dans les montagnes et la source de 
ce ruisseau de montagne sous la pluie, et la source de la pluie dans les nuages, et les nuages 
dans l'océan, vous savez que vous revenez au mouvement circulaire de la vie. Alors on voit 
dans la danse des eaux du fleuve, la danse des énergies cosmiques qui sont ici, là et partout 
à la fois. 

Non seulement les rivières, les arbres, ou les montagnes, mes amis, mais toute cette planète 
deviendra un être. Vous la verrez chargée de vie, vibrante d'autant d'énergies, que vous avez 
d'énergies. La terre est un être, la planète est un être, le cosmos est un être. Alors ce langage 
comme quoi les objets et les choses sont là pour satisfaire nos besoins et notre cupidité, 
nous, la race supérieure née pour les contrôler, les conquérir, les posséder, les convertir en 
richesse et en propriété, tout ce non-sens disparaîtra. 

La psyché est purgée de beaucoup d'attitudes et d'approches si la perception est purifiée. Si 
la perception peut voir non seulement la séparation de l'objet, mais aussi l'interdépendance 
des choses, cela changera complètement notre terminologie. Alors le monde matériel ne sera 
plus simplement un monde matériel d'objets, ce sera un monde matériel contenant la danse 
d'innombrables énergies. Vous savez, comme le cosmos est une danse d'énergies 
harmonieuses coopérant les unes avec les autres, vivre sera l'harmonisation de ces énergies 
en nous et à l'extérieur de nous. L'art de vivre, la science de vivre est vraiment la science de 
l'harmonisation des énergies. L'harmonie comme secret de la vie. 

En regardant la vie qui nous entoure au niveau sensoriel, non pas comme quelque chose à 
posséder, à posséder ou à exploiter pour notre cupidité, mais avec un nouveau respect, nous 
nous tournons vers le monde matériel avec gratitude. Nous ne l'avons pas créé ; c'est un don 
de la mystérieuse vie divine. La vie est divinité, mes amis, il n'y a pas de divinité en dehors 
de la vie. La vie est divine et la vie est divinité, dans son intégralité, dans sa nature organique, 
dans son interdépendance. Elle est libre de pensée, de mots, de mains humaines. C'est si 
sacré, si pur. Cette perspective de la soi-disant dimension matérielle, tangible, visible de la 
vie, n'est-elle pas nécessaire aujourd'hui ? 

De quoi parlent tous les environnementalistes et écologistes ? Corriger les déséquilibres 
écologiques. Vous ne pouvez pas corriger le déséquilibre écologique en donnant une 
nouvelle théorie. C'est la perception qui doit être purgée de toutes les théories, idéologies, 
modèles et conditions rigides. C'est une nouvelle perception qui conduira à une nouvelle 



7 

perspective. L'êtreté de la vie, à travers son interdépendance et son indivisibilité, nous 
enseigne, n'est-ce pas ? Ne nous persuade-t-elle pas par sa présence même de nous tourner 
vers l'intérieur, et de découvrir les énergies qui sont en nous, le secret de leur harmonie et 
de leur coopération ? 

La professeure enseigne par sa présence. Le langage de la présence est plus puissant que 
toutes les verbalisations de toutes les langues du monde réunies. C'est l'éloquence de 
l'existence. Si vous permettez à la vie de devenir votre professeure, elle enseigne. Mais si 
vous vous tournez vers les livres et que vous voulez savoir s'il s'agit de dualité ou de non-
dualité, d'un Dieu ou de plusieurs, d'un créateur ou de deux, etc., si vous vous tournez vers 
les livres et les théories, si vous voulez creuser le passé et fondez votre perception sur cela, 
alors l'occasion de vivre de première main serait manquée. 

Comment harmonisons-nous les énergies contenues en nous ? Telle sera la question que 
nous posera ce rapport à la vie basé sur la perception. La perception est une sorte de contact, 
et ce contact ouvre la porte à l’apprentissage. Avant l'explosion atomique, nous avions appris 
à faire exploser l'atome et à libérer un quantum d'énergie. Nous avions découvert le mystère 
de l'existence de ce quantum d'énergie dans cette infime particule de matière. Nous ne 
savions pas qu'il existait quoi que ce soit appelé énergie nucléaire, énergie atomique, etc. 
Nous ne savions pas que l'énergie solaire pouvait être captée et que nous pouvions nous y 
relier. Tout comme nous n’avions pas appris cela, nous n'avons pas appris et ni découvert 
les énergies contenues dans le corps, les organes, les tissus, les muscles, les glandes, le 
plasma, ils ont tous des énergies potentielles énormes. 

Alors que nous regardons vers la vie à l'extérieur, notre apprentissage aura pour corollaire 
de nous tourner vers l'intérieur et d'explorer les énergies contenues en nous. L'électricité 
dans l'eau n'était pas une énergie visible évidente, mais nous nous sommes reliés à l'eau, 
avons exploré, expérimenté, puis découvert comment convertir l'énergie de l'eau en 
électricité. De la même manière, il peut y avoir de nombreuses énergies contenues en nous, 
attendant d'être explorées et utilisées. 

Nous devons explorer ces énergies inconditionnées, inconnues, inutilisées en nous, parce 
que l'énergie de la pensée et de la connaissance a échoué, elle s'est révélée incomplète. 
Elle nous a donné beaucoup de bonnes choses comme la science et la technologie, la 
littérature, la musique, etc., mais elle s'est avérée insuffisante et incomplète en ce qui 
concerne les relations humaines. Cela ne nous a pas aidés à grandir dans la dimension de 
l'amour, de la paix, de la psychologie coopérative. Nous sommes affirmés, agressifs, violents 
au plus profond de nos cœurs, aspirant à l'amour, mais violents dans les relations, parlant 
d'humilité, d'amour et voulant nous affirmer, posséder et nous posséder les uns les autres. 
C'est une contradiction. Il me semble donc que le moment est venu d'explorer de nouvelles 
énergies contenues dans les organes humains, ainsi que dans le vide de l'espace, dans le 
corps et dans la conscience, et d'harmoniser ces énergies. 

Si et quand cela sera fait, nous devrons apprendre ce qu'est l'esprit, la pensée, les 
sentiments, etc. À partir de la vie, de la dimension matérielle visible perceptive auto-générée, 
nous nous tournons vers la dimension conceptuelle, ce monde créé par l'homme. De la vie 
telle qu'elle est au niveau visible, nous nous tournons vers un monde créé par l'homme au 
niveau conceptuel et dans lequel nous devons vivre. Nous devons nous tourner vers ce 
monde conceptuel créé par l'homme, sans avoir recourt aux livres et aux autorités. Nous 
devrons nous asseoir avec nous-mêmes. 

L'esprit est un mot pour nous, la pensée est un mot pour nous, les ressentis, les sentiments, 
les émotions, les réactions, ce sont tous des mots dont nous nous sommes nourris, que nous 



8 

avons utilisés. Nous avons vécu de la connaissance, mais savoir n'est pas apprendre, et 
savoir n'est pas comprendre. Si nous avions compris le secret de l'esprit, il n'y aurait pas 
autant de névrosés dans la société moderne, il n'y aurait pas autant de victimes du stress et 
des tensions, de dépressions ou de violence, etc. 

Nous connaissons très bien l'esprit, mais nous ne l'avons pas appris, nous ne l'avons pas 
découvert, et à moins que nous ne le comprenions, je ne pense pas que les énergies puissent 
être harmonisées. Les énergies intérieures ne peuvent pas être harmonisées sur la base de 
la connaissance. Nous devons les percevoir, les sentir, être en contact avec elles. Il me 
semble que pour apprendre il va falloir s'asseoir, dans un endroit tranquille, un coin tranquille, 
tout seul. Aucune verbalisation, aucun éloignement du corps. Et comme nous avons regardé 
la vie en dehors de nous, nous devrons apprendre à regarder la vie en nous, quel que soit le 
mouvement qui s'y produit. Ce regard, cet art de la perception, cette cognition sans jugement 
de valeur, semble être le fondement secret d'une nouvelle perspective de vie. Alors, il va 
falloir s'asseoir et regarder les mouvements, quoi qu'il arrive sous forme de mots, sous forme 
d'images, sous forme de surgissement de tendances et d'inclinations, d'impulsions, quel que 
soit ces mouvements, pour les voir se mouvoir à l'intérieur nous. 

Je me demande si vous avez déjà regardé ce mouvement lorsqu'une émotion s'agite dans 
le cœur, comment elle se propage, ce qu'elle fait aux différents organes, comment elle se 
rapporte à votre tension artérielle, votre circulation, au rythme de la respiration, etc. ? Sans 
donner un nom à l'énergie, sans la juger d'aucune façon, regardez simplement le mouvement 
des différentes énergies, la carte intérieure, les racines intérieures de ces énergies. 

Nous parlerons de ce monde créé par l'homme et de la psyché humaine conditionnée, qui 
se situe entre le monde visible, perceptif et matériel non créé par nous, et la réalité trans 
psychologique, au-delà des pensées et des mots, encore une fois non créée par nous. Nous 
semblons avoir une existence multidimensionnelle, nous l'espèce humaine. Nous avons le 
niveau perceptif, nous avons le niveau conceptuel, et il semble y avoir une dimension au-
delà du conceptuel, nous ne pouvons pas lui donner un nom, alors nous l'appelons le trans 
conceptuel, là où la pensée n'arrive pas, où le temps ne bouge pas, où le cerveau n'est pas 
actif. Il vaut mieux ne pas utiliser les mots âme, esprit, moi supérieur, etc. Mais entre le 
matériel et le trans psychologique se trouve le monde créé par l’homme, les structures 
humaines, dans lesquelles nous devons vivre. 

Nous devons vivre avec la nature, avec le monde créé par l’homme, et nous devons être 
conscients de ce qui est au-delà du monde créé par l’homme. Je suis désolé de devoir utiliser 
des mots pour cette communication. La communication verbale est un jeu très dangereux, 
j’essaie de le maintenir à un niveau aussi simple que possible. Ainsi, nous avons la présence 
d'une vie mystérieuse à deux niveaux, le soi-disant matériel, et le soi-disant non-matériel. Et 
entre les deux, il y a notre routine quotidienne de vivre, gérer les mots, les connaissances, 
avoir un travail, aller à l'usine, au bureau, les responsabilités familiales, avoir un appartement, 
une chambre ; tout cela est pris en sandwich entre les deux. 

Et ce qui est entre les deux est devenu si important que les deux autres ont été négligés. Le 
perceptif est négligé, ainsi que ce qui ne peut être perçu, ce qui est au-delà de la perception. 
Le conceptuel, l'idéationnel, les structures construites par l'homme, occupent la majeure 
partie de notre temps et deviennent le contenu de notre conscience. Par conséquent, la 
divinité de la vie, le mystère de la vie, l'essence de la vie, n'est ni ressentie ni perçue par 
nous. 

Nous ne sommes pas en contact avec la divinité de la vie à travers les sens autant que nous 
pourrions l’être. Nous n'en sommes pas non plus conscients sans paroles. La vie devient très 



9 

étroite. C'est une entreprise tellement fatigante d'utiliser les pensées, leurs schémas, de 
construire des mécanismes de défense pour traverser la bataille des relations, de 
commencer et de terminer la journée avec tout cela. L'esprit devient un terrain fertile pour 
s'infliger d'innombrables peines et souffrances. La race humaine vit aujourd'hui dans la 
misère et la souffrance, dont la plupart sont auto-infligées. C'est pourquoi comprendre la 
nature limitée, la nature conditionnée du conceptuel, apprendre à le manier de manière saine, 
de manière compétente, aiguisant notre sensibilité au niveau sensoriel d'une part, et 
aiguisant la sensibilité par la méditation, l'énergie du vide en nous, d'autre part, l'énergie de 
la sensibilité au niveau sensoriel et au niveau non-sensoriel, peut vitaliser notre être à tel 
point que nous ne serons plus déracinés par la pensée. 

Aujourd'hui nous sommes déracinés, nous ne sommes pas reliés à nos racines, ni au niveau 
matériel du corps, ni au niveau de la conscience. Nous sommes arrachés à la source de 
notre être, et à la source de la vie cosmique, suspendu entre les deux. Il me semble qu'une 
nouvelle perspective peut nous permettre de nous revitaliser grâce aux énergies disponibles 
dans les deux dimensions, et de développer une nouvelle culture humaine, un nouvel éthos 
ou moralité pour l'ère contemporaine, et une nouvelle perspective, et peut-être même un 
nouveau langage sur la spiritualité pour le vingt et unième siècle. 

Mes amis, je terminerai l'exposé introductif en disant qu'un mode de vie holistique, une 
perception holistique de la vie, semble être la nature de la mutation psychique qui nous attend 
tous. Le mode de vie fragmenté, divisé, partiel, compartimenté est devenu obsolète. Ainsi, 
nous devrons grandir dans notre intégralité, afin que la vie holistique devienne une extension 
de cette sainteté, ou intégralité de notre être intérieur.  



10 

Purifier la perception 
BOVENDONK 2 septembre 1991 

 

Je me demande si vous avez remarqué, comme moi, que nous vivons dans une civilisation 
en décomposition, dans une culture en désintégration, basée sur la pensée et la 
connaissance. L'activité de la pensée était considérée comme la preuve de notre existence : 
je pense donc je suis. Penser et savoir, à l'aide de mots, de concepts, d'idées, de mesures, 
de structures de valeurs, a créé l'illusion que savoir c'est vivre, que savoir c'est comprendre. 
Ainsi, nous sommes devenus des prisonniers du savoir, accros aux activités de 
connaissance, de mémorisation, d'utilisation de schémas de pensée, de schémas de 
conditionnement, de schémas de réactions, de codes de conduite, de mécanismes de 
défense. Nous sommes devenus accros à leurs mouvements, et nous les avons assimilés à 
l'acte de vivre. 

Or, à la fin du XXe siècle, on se rend compte que la connaissance peut nous permettre de 
coexister avec la réalité, mais elle ne se traduit pas nécessairement par un contact avec la 
réalité, elle ne conduit pas à une interaction avec l'essence de la réalité, et elle ne nous 
permet donc pas de vivre ensemble avec l'essence de la vie dont nous sommes entourés. 

De nombreuses civilisations ont séjourné dans le cosmos, de nombreuses cultures ont fleuri 
dans l'abondance de la vie cosmique, puis se sont désintégrées, se sont décomposées et 
ont disparu. Il me semble que la civilisation basée sur la pensée et la connaissance est, à 
son tour, sur le point de se désintégrer progressivement. Elle sera peut-être remplacée par 
une culture holistique qui ne se fonde pas sur la division, la fragmentation et la dissection de 
la vie. 

J'espère que vous savez que je viens à vous non pas en tant qu'enseignante, mais en tant 
qu'amie, pour partager avec vous mes perceptions et ma compréhension. Le partage est le 
seul but derrière la communication, il n'y a aucune attente que vous soyez d'accord avec moi, 
et il n'y a aucune intention de vous convertir à un mode de vie particulier. Tout ce que j’ai pu 
apprendre de la vie, le maître suprême, tout ce que la vie nous a permis d'apprendre d'elle, 
est partagé avec vous dans un esprit d'amitié. 

Alors, peut-on explorer la possibilité de purger l'acte de perception de toute connaissance et 
pensée ? Pouvons-nous explorer la possibilité de se libérer du savoir, de se libérer de la 
dépendance à la conceptualisation et à l'idéation, de se libérer des griffes des symboles et 
des mesures, qui ont été systématiquement développés, organisés, standardisés et 
approuvés par la race humaine ? Cela peut sembler plutôt drastique à certains d'entre vous, 
sinon à tous, que la connaissance emprisonne, et que la libération de la connaissance est le 
début de la méditation. 

L'absence de connaissance est le fondement d'une nouvelle perception, d'une nouvelle 
culture. Nous est-il possible d'apprendre à regarder la vie sans que des mots, des noms ou 
des idées soient attachés à la perception ? Mais lorsque nous devrons gérer le monde créé 
par l’homme, les structures socio-économiques et politiques créées par l'humanité, nous 
aurons besoin de réflexion, nous aurons besoin de toutes les subtilités de la pensée. 

Nous parlons de nous relier à la vie. Nous vivons dans le cosmos, n'est-ce pas ? Le cosmos 
est notre demeure, et nous sommes entourés de vie, la compagne cosmique. Nous sommes 
entourés de nombreuses expressions de la vie. Pouvons-nous regarder ces expressions de 
la vie, pouvons-nous regarder la compagnie de la "vie", sans un mot, une idée, une définition 
ou une description comme le fournissent les livres sur la religion, l’histoire, l'anthropologie, la 



11 

géologie, la biologie, etc. ? Si nous ne pouvons pas être dans notre demeure, notre maison, 
cette planète, en toute liberté, sans nommer, identifier et évaluer, nous pourrions ne pas 
percevoir la beauté et le caractère sacré de la vie elle-même. 

Vous savez, la connaissance nous prive du sens du sacré. Connaître une chose crée une 
illusion, comme si nous étions en contact, comme si nous interagissions avec elle. 
Malheureusement, la connaissance empêche l'interaction. Elle permet la coexistence, elle 
ne nous permet pas de vivre ou de partager. À l'exception des structures artificielles qui sont 
nécessaires, à part pour les manipuler, les utiliser, être avec elles, la connaissance n'a 
aucune valeur. 

La vie est divine, la vie est divinité, c'est quelque chose de sacré. C'est un mystère qui ne 
peut être disséqué par la pensée, qui ne peut être analysé et catégorisé. Il ne peut pas être 
évalué, parce que c'est un tout, c'est une interrelation, c'est une danse d'interaction 
d'énergies qui ne peuvent être séparées. La vie ne cède à aucune autopsie intellectuelle. 
L'acte de vivre est un acte d'adoration, l'acte de vivre est une interaction avec la sainteté, le 
caractère sacré de ce qui est. 

Il me semble qu'au nom du savoir, de la science et de la technologie, de l'informatisation, de 
la civilisation, de la mécanisation, nous nous sommes privés de ce privilège de vivre avec le 
sacré et d'être nous-mêmes sacrés. Nous, qui sommes des expressions de la plénitude de 
la vie, nous qui sommes organiquement liés à la plénitude de la vie, en sommes venus à 
nous considérer comme des petites créatures séparées, limitées, conditionnées, divisées, 
mesquines, tournant en rond autour de ce centre imaginaire de l'ego, luttant pour satisfaire 
ses caprices, ses désirs et ses obsessions. 

Peut-on apprendre à regarder sans nom ni mot, à travers une perception non verbale ? 
Personne ne va nous l’apprendre ; aucune institution religieuse ne va nous l’enseigner. Nous 
allons devoir l'apprendre par nous-mêmes, avec l'aide de la vie, l'aide de ce qui est, qui a été 
et qui sera. Si la perception est purifiée, si elle n'est pas infectée par les mots, les idées, les 
mesures, les évaluations, etc., si la perception est désinfectée du savoir, que se passera-t-il 
? Cela vaut la peine de l'expérimenter. 

Mes amis qui venez ici pour la première fois, je vous prie d'expérimenter cet acte de 
perception, sans mot, sans nom. L'idée que vous êtes entouré de choses, et que vous vous 
référez à ces choses comme des objets, vous isole, la connaissance isole. Ensuite, vous 
considérez la terre comme quelque chose à creuser quand vous en avez besoin, vous utilisez 
le sol pour l'agriculture, en utilisant des machines pour produire de plus en plus, en 
convertissant les produits abondants de la terre en produits commercialisables pour satisfaire 
l’envie de profit. La terre est une chose, est un objet, pour nous. C'est notre idée de la terre. 

Supposons que toutes ces relations, basées sur l'idée qu'elles sont des choses à utiliser, 
disparaissent de votre perception. Que se passerait-il alors ? Peut-être que la terre sera alors 
un être, tout comme vous êtes un être et non une chose, pas un objet. Vous n'êtes pas le 
sujet regardant un objet, mais vous êtes avec un être, aussi vivant que vous. Si l'on peut 
regarder les rivières, les lacs, les ruisseaux et les courants de montagne, sans utiliser les 
mots lac ou rivière, alors il peut y avoir un contact avec l'énergie de l'eau, l'énergie de la terre, 
l'énergie de l'espace, non conditionnée par une idée, et non inhibée par une motivation. 

Les prisonniers du savoir ne peuvent se mettre en mouvement sans motif. Nous sommes 
inhibés par ce réservoir de motivations, brutes, sophistiquées ou cultivées. Ainsi, notre 
contact avec la vie est inhibé par des motifs, limité par des idées, et des informations sur la 
vie, c’est un contact indirect, cela nous isole de l'essence de la réalité. On va bronzer parce 
que ça aide à la santé, on va faire du bateau sur les lacs parce que ça nous fait plaisir. La 



12 

nature, ou la réalité, est subordonnée à notre activité de recherche de plaisir, sans révérence, 
sans sentiment de camaraderie, sans vivre-ensemble. 

Nous sommes intéressés à canaliser les énergies et à les utiliser. Nous pouvons le faire, si 
nous en avons besoin pour notre survie physique. Mais cela ne peut pas être le fondement 
de notre rapport à la vie. Et parce qu'il n'y a pas de révérence, pas de sens du sacré ou de 
la sainteté, nous devons construire des églises, des mosquées et des temples. Ne pouvons-
nous pas sentir que tout le cosmos est une cathédrale, ne pouvons-nous pas sentir cette 
divinité ? 

La perception, notre toucher même est contaminé par la connaissance, par la pensée. On 
veut installer des idoles, des icônes et des déités, construire des modèles de rituels que nous 
appelons prières, créent une éthique artificielle, "ce qu'il faut et ce qu'il ne faut pas", etc., en 
essayant de greffer ces minuscules petites divisions exclusives sur la totalité de la vie. Voyez 
bien cela avec moi. 

Je communiquais en Irlande le mois dernier, et quelqu'un qui a entendu ce discours a dit 
;"Ah, vous êtes athée." J'ai dit : "Non, je ne suis ni théiste ni athée, je suis une vivaliste !" La 
vie est divinité pour moi, non seulement elle est divine, elle est divinité. C'est sacré. Pouvons-
nous sortir des griffes du savoir, de l'isolement que le savoir a créé, des prisons du savoir, et 
apprendre à percevoir de manière non verbale ? Nous devons poser les bases d'une nouvelle 
culture. La perception est le fondement de la relation, de la compréhension et des réponses. 

Réalisons-nous que notre acte de perception est contaminé et pollué ? On s'inquiète de la 
pollution écologique, de la pollution sonore, le monde entier s'affaire avec des comités anti-
pollution, avec des recherches écologiques. Qu'en est-il de la pollution au niveau de la 
perception elle-même ? Par exemple, lorsque nous regardons la vie, ne sommes-nous pas 
hantés par l'idée du temps, du temps psychologique ? Ne sommes-nous pas hantés par l'idée 
des minutes, des heures, des jours, des hier et demain ? Le temps psychologique est un 
artifice que nous avons construit pour vivre ensemble. C'est comme une monnaie en papier, 
des florins, des dollars, des roupies, peu importe. Ce ne sont pas des richesses, les avoir 
dans sa poche, ou sur un compte, n'implique pas l'essence de la prospérité, mais elles sont 
nécessaires pour vivre en société, pour acheter ou vendre ses marchandises. Ce ne sont 
pas des richesses ; ils ne constituent pas la prospérité. N’est-ce pas ? Ce sont des symboles. 

De même le temps psychologique est un symbole. Déconcertée et intriguée par l'infinité de 
l'être, l'humanité veut le mesurer. Au niveau conceptuel, vous attribuez des divisions 
artificielles à l'éternité. Mais la vie est sans temps, elle est intemporelle, elle est juste. Le 
nombre d'êtres de la vie n'est-il pas libre, le dénombrement n'est-il pas libre ? Nous avons 
inventé des chiffres, de un à cent, mille, un million, ou quoi que ce soit. C'est notre 
énumération. Mais il n'y a ni "unité" ni "multiplicité" dans la vie. L'unité et la multiplicité sont 
dans votre cerveau et dans mon cerveau. Le temps est dans le cerveau humain. C'est dans 
la pensée, c'est dans la mémoire, mais ce n'est pas l'essence de la vie. 

Ne sommes-nous pas hantés par l'idée du temps, même quand ce n'est pas justifié ? 
Pouvons-nous être vivants et vivants pendant nos heures de veille, sans aucune idée du 
temps ? Cela vaut la peine de l'expérimenter pour découvrir l'étendue de notre esclavage à 
la connaissance, le degré d'addiction à ces mesures, symboles, idées. La conscience en est 
encombrée, et il est quasiment impossible d'être avec la vie, d'être avec soi-même, sans le 
mouvement intérieur de ces idées. 

Nous avons perdu l'élégance d'être dans cette nudité de la conscience, qui n'est touchée par 
le fait de nommer, d'identifier, d'évaluer qu'en cas de nécessité. La perception sans 
verbalisation, la perception sans mots est quelque chose que nous devons apprendre. Alors, 



13 

comme il y aura ce sentiment d'être entouré et d'être avec l'éternité de la vie, avec l'être de 
la vie, non fragmenté par les concepts d'espace et de temps, peut-être aurons-nous un avant-
goût du sacré ou de la sainteté. 

S'il y a une perception de nous-mêmes et de la vie autour de nous sans la pollution des idées 
ou des concepts, nous considérerons-nous comme anglais, américain, hollandais, indien, 
hindou, chrétien ou juif ? Allons-nous emprisonner notre intégrité dans les minuscules geôles 
de l'hindouisme, de l'indianité, de la nationalité, du christianisme, du capitalisme ou du 
socialisme ? Nous ne pouvons même pas percevoir la plénitude de notre être, sans parler 
de la plénitude de la vie cosmique, nous ne pouvons pas ressentir notre plénitude parce que 
nous avons été élevés comme des Indiens, des Hollandais ou des Anglais. Ces nations et 
nationalités sont des créations humaines, la planète n'est pas limitée par elles. C'est une 
totalité sans division. Mais notre conscience est contaminée par l'identification aux divisions 
créées par l'homme, la conscience raciale, la conscience nationale, la conscience 
idéologique, couche après couche d'identifications. Ne nous regardons-nous pas avec ces 
identifications ? 

Nous ne sommes jamais en contact avec notre intégrité d'être, qui ne connaît aucune 
division, aucune loyauté exclusive envers aucun concept. Mes amis, la conscience planétaire 
n'émergera que si elle est purgée de ces divisions artificielles. Si quelqu'un vénère une idole, 
vous dites :"Ah, c'est de la superstition, ou bien vous pouvez traiter cette personne de païen." 
Et nous ? 

Nous vénérons l'idée de nation, de souveraineté nationale, alors qu'elle est devenue un 
mythe politique et économique. Lorsque la science et la technique ont provoqué le brassage 
et le mélange des races, on parle encore d'appartenance à une race ou à un pays. Quand 
toutes les idéologies ont été mises dans le creuset par les avancées de la science et de la 
technologie, nous avons encore des dépendances à l'hindouisme, au bouddhisme, au 
judaïsme, ou à quoi que ce soit. 

En Russie, ils essaieront de populariser l'église orthodoxe russe, l'intégrisme musulman au 
Moyen-Orient, l'intégrisme hindou dans le sous-continent indien. Pourquoi avons-nous 
besoin de cette activité d'identification avec les divisions et les fragments, pourquoi nous 
sentons-nous en sécurité dans les divisions et les fragmentations ? 

Tant que la vie indivise, l'immensité de la vie, la plénitude de la vie nous effraie, tant que 
nous avons peur de vivre et de la vie, qui est une interaction avec la plénitude, je pense qu'il 
n'y aura pas de caractère sacré de l'amour et de la compassion dans nos vies. Perception 
non inhibée par l'idée de soi-même comme sujet et du reste de la vie comme objet, perception 
qui émane de vous comme les eaux coulent dans les rivières, comme la brise traverse le 
vide de l'espace, comme les rayons du soleil traversent l’éther, une telle perception peut-elle 
découler de notre être ? C'est la question cruciale. 

La liberté inconditionnelle doit être à la source même de la perception. Pouvons-nous 
apprendre cela ? Peut-être que cette perception est ce qu'ils appellent la méditation parce 
que c'est une extension de votre intégrité, c'est un mouvement qui coule de l'être, comme les 
rayons de lumière émanent du soleil sans le priver du potentiel de lumière. Peut-il y avoir 
perception sans provoquer de stress et de tension, aucune consommation d'énergie vitale ? 

Le mouvement de la connaissance, le mouvement de la pensée, c'est un stress et une 
tension, c'est un effort, c'est un voyage de la mémoire à travers votre système neurologique, 
à travers votre système chimique. Penser peut fatiguer une personne, épuiser une personne. 
Pouvons-nous limiter l'activité de la pensée au domaine de la vie dans le monde créé par 
l'homme, la restreindre là, au début, et en être libre, entièrement libre, quand ce n'est pas 



14 

nécessaire ? Ce sera un immense soulagement pour la conscience éveillée si elle peut être 
déchargée du fardeau des idées, des théories, des mesures et des valeurs. Cela pourrait 
alors nous permettre de nous considérer les uns les autres comme des êtres humains, 
respectant la liberté de chacun. Bien que nous puissions travailler fonctionnellement dans un 
bureau, en tant que patron ou collègue, ou en raison de la contrainte biologique, nous 
pouvons être liés en tant qu'homme et femme, en tant qu'enfants et parents, pouvons-nous 
nous considérer comme des êtres humains pleins de plénitude, non limité par nos idées de 
mari ou de femme, de fils ou de fille, mais en tant qu'être humain, en tant qu'émanation de la 
vie cosmique ? 

Voyez-vous, lorsque la perception sera purgée des griffes de la connaissance et de la 
pensée, non seulement elle révolutionnera notre relation avec la nature telle qu'elle est autour 
de nous, avec la planète, mais elle révolutionnera également notre relation avec les autres 
êtres humains. Y a-t-il une volonté de nous lancer dans une aventure de transformation 
dimensionnelle, une aventure qui consiste à apprendre par nous-mêmes le contact et 
l'interaction des énergies, à nous enseigner, à nous révéler le secret, à nous dévoiler le 
mystère ? 

S'il m'a été possible de vous faire comprendre l'urgence d'épurer la perception, abordons 
cette question de l'apprentissage en vivant, sous un autre angle. Nous épanchons notre 
cœur, c'est une communication de cœur à cœur, un partage amical. 

La vie est pour vivre, et vivre, c'est être en relation, être capable de recevoir l'action des 
énergies sur nous et d'interagir avec ces énergies. Vivre c'est harmoniser les énergies. S'il y 
a désordre, s'il y a chaos ou anarchie, alors vivre devient impossible. C'est l'ordre et la 
régularité qui aboutissent à la paix. C'est l'harmonie qui permet à l'énergie de l'amour de 
s'activer parmi les êtres humains, individuellement et collectivement. 

N'a-t-il pas été une tradition ou une convention de se tourner vers la religion, vers les 
organisations religieuses, et d'espérer être éduqué par elles dans l'art et la science de la vie 
? Comme les sciences physiques nous ont donné des connaissances sur le monde physique 
tangible et visible, nous nous tournons vers la religion dans l'espoir d'acquérir des 
connaissances sur le non physique, le non matériel, de connaître Dieu, la divinité, dans 
l'espoir d'une technique ou d’une méthode, d’un modèle de comportement, qui nous mettra 
en contact avec la divinité. Ne s'adresse-t-on pas aux maîtres religieux, aux soi-disant 
maîtres spirituels, aux maîtres venus d'Orient ? Cette civilisation n'a-t-elle pas, depuis deux 
mille ans, encouragé l'institution de la religion, des temples, des monastères, des ashrams, 
etc. ? 

N'est-ce pas une tradition psychologique que d’exercer l'ambition, la compétition, 
l'agressivité, voire l'exploitation et la violence, en ce qui concerne la vie dans les villes et les 
villages, à la fois économiquement et politiquement ? S’affirmer, même dans des situations 
familiales, faire avancer les choses par l'affirmation de soi, l'affirmation verbale, l'affirmation 
physique. Rivaliser avec les autres dès le moment où vous sortez de chez vous, pour 
dominer, posséder, avoir. Et puis on se fatigue, car c'est un sacré effort de s’affirmer. 

Être est sans effort. L'affirmation demande un effort, un effort conscient de l'ego. "Je suis une 
personne savante", "Je suis une personne douce", "Je suis une personne riche", "Je suis une 
personne religieuse", vous vous identifiez à une idée, vous ne pouvez pas vous affirmer à 
moins d’avoir créé une image de vous et de vous y identifier. Vous continuez à vous 
construire des images, à vous identifier à elles. L'affirmation, c'est déclarer une identification 
à une image. S'il vous plaît, voyez cela, l'affirmation, l'agressivité, la concurrence, la violence, 



15 

tout cela est promu au nom de notre société industrielle compétitive, au nom du progrès, tout 
cela est cautionné. 

Lorsque vous êtes fatigué et épuisé, vous quittez la ville ou le village pour aller dans un 
monastère, dans un ashram, pour trouver la paix. N'est-ce pas la tradition ? C'est une partie 
intégrante de notre civilisation en décomposition. Vous construisez un réseau d'évasions, 
pour échapper à l'ennui, au stress et à la fatigue. Certaines personnes se retirent de la vie, 
et deviennent moines, nonnes, sannyasins, ou quoi que ce soit, pour s’offrir une occasion de 
se détendre et de faire l'expérience de la paix. Premièrement, nous créons des bidonvilles 
psychiques, des cultures dépersonnalisées, des relations déshumanisées, et simultanément, 
en coexistence avec cela, nous construisons des lieux pour se détendre, pour vivre la paix. 
Est-ce nécessaire ? 

Ne devrions-nous pas explorer la possibilité de créer une civilisation où les relations, au nom 
de l'économie ou de la politique, ne provoqueront pas la nécessité de l'affirmation, de 
l'agression, de la concurrence et de la violence ? Ne voulons-nous pas créer une civilisation 
sans violence, une interaction sans agression entre les êtres humains, un système 
économique sans exploitation, une organisation politique sans domination, ne voulons-nous 
pas cela ? Si les relations à la maison, au bureau et à l'usine, ne causent plus de stress et 
de tension, car elles seront non compétitives et non comparatives, alors peut-être que les 
usines, les bureaux et les maisons deviendront des lieux aussi sacrés et aussi paisibles et 
calmes que les ashrams et les monastères. Alors inutile de créer une classe de sannyasins, 
de moines et de nonnes, en leur reléguant la responsabilité de donner des informations sur 
le surnaturel, le supra physique, le supraconscient ou le supra-mental. Je me demande si 
vous avez remis en cause la validité de la continuité de ces sectes, savoir si elles sont 
parasitaires ? N'est-ce pas une division artificielle ? C'est pourquoi j'ai dit que le cosmos est 
comme une cathédrale. La vie elle-même est divinité. 

Pourquoi les maisons devraient-elles être des lieux où se livrer à la luxure, à la cupidité, à la 
jalousie, à la mesquinerie, aux conflits et aux tensions, pourquoi ? Pourquoi les relations 
devraient-elles être hantées par la peur ? Nous avons construit une civilisation où être 
psychologiquement sain semble être une difficulté. Nous devons avoir des psychologues, 
des psychanalystes et des psychiatres, nous avons besoin de prêtres et de sannyasins, nous 
pensons que c'est naturel, n'est-ce pas ? Je m'interroge sur le bien-fondé d'une telle 
fragmentation, d'une telle division. Vous êtes assis avec une rebelle, une rebelle incorrigible 
! 

Il ne s'agit pas seulement d'accepter ou de rejeter, mais de remettre en question la validité, 
d'explorer s'il peut y avoir une civilisation alternative, un mode de vie alternatif, un mode de 
vie holistique, où les êtres humains ne seront pas psychologiquement divisés et fragmentés 
au cœur d’eux-mêmes, en tant qu'homme économique ou homme politique, mais resteront 
entier dans la conscience éveillée. Et les relations seront le mouvement de cette totalité. Une 
culture holistique, une civilisation holistique, puis-je appeler cela une façon de vivre 
méditative, car être dans votre intégrité, c'est être en méditation, entrer dans des relations 
dans votre intégrité, c'est une façon de vivre méditative. 

Il nous faut pouvoir manier tout cet héritage conceptuel que nous portons en nous sans chaos 
ni anarchie, sans désordre d'aucune sorte, le prenant pour ce qu'il est, sachant que ce n'est 
qu'un artifice à utiliser, pas quelque chose auquel s'identifier, sachant les limites intrinsèques 
de la connaissance et de la pensée et de leur utilisation, comme nous utilisons la monnaie 
sur le marché. 



16 

Il me semble que la conscience planétaire ou conscience cosmique, étant enracinée dans 
l'intégralité de votre être tout en opérant au niveau physique, est le nœud de la révolution qui 
nous attend. Un nouveau langage pour la spiritualité du XXIe siècle, où la conscience 
cosmique ne sera pas le privilège de quelques élus, mais l’accomplissement de la croissance 
humaine. Être en phase avec l'intelligence suprême, c'est ce qu'on a appelé samadhi, satori, 
libération, illumination. Conscience cosmique, conscience planétaire, pour traiter avec le 
monde créé par l'homme des idées et des structures, et l'intégralité de votre être lorsque 
vous opérez à travers les organes des sens, lorsque vous vous reliez à d'autres êtres. Une 
transformation dimensionnelle est le défi auquel nous sommes confrontés, et j'espère que 
les jeunes partout relèveront ce défi.  



17 

Questions et réponses 
BOVENDONK 3 septembre 1991 

 

Je souhaite sincèrement transformer le camp en une enquête participative, en demandant 
aux organisateurs de savoir si les participants souhaitent suggérer des thèmes, faire des 
observations ou transmettre des questions. Je suis très reconnaissante que vous ayez 
répondu d'une manière remarquable. Dans une enquête participative, l'oratrice peut répondre 
aux besoins de l'auditeur, de toute façon je ne suis pas là pour prêcher ou enseigner. 

Les besoins des participants peuvent se situer à différents niveaux. Il peut y avoir une 
curiosité intellectuelle, vouloir savoir ce qu'une personne venant diriger le camp a à dire sur 
les questions cruciales de la vie, les défis de la vie. Le système de notre éducation, au cours 
des derniers siècles, a aiguisé le cerveau. Ce sont des connaissances académiques, 
théoriques et verbalisées qui sont introduites dans le cerveau des étudiants des écoles et 
des collèges. Il a créé l'illusion qu'apprendre, c'est s'interroger intellectuellement pour 
connaître la vie, la mort, Dieu, le sexe, l'amour, etc. Cette curiosité intellectuelle, théorique et 
académique est satisfaite en recueillant des pensées et des idées dans les livres et chez des 
personnes. 

Les connaissances acquises ne sont pas pertinentes pour l'acte de vivre, elles sont stockées 
dans la mémoire. Et on se sent satisfait d'avoir connu l'hindouisme, le bouddhisme, la 
théosophie, l'islam, le judaïsme, etc. La connaissance nous satisfait et alors la curiosité 
s'arrête. Ce n'est pas une enquête, c'est une curiosité avec une motivation définie, spécifique 
qui est satisfaite, et alors là s'arrête la pertinence. 

Il peut y avoir un besoin psychologique ou émotionnel. On éprouve un peu d'appréhension 
sur tout le panorama de la vie sociale, sur la variété des tempéraments, sur tout ce 
phénomène de la vie cosmique, et on aimerait se trouver un nid de sécurité. La curiosité 
émotionnelle recherche des méthodes et des techniques d'expérience et recherche la 
sécurité dans l'expérience. Il ne s'agit pas de rassembler des connaissances, des pensées 
ou des idéologies, mais de rechercher des méthodes et des techniques d'expériences. 
Quelles sont les voies sûres pour les expériences sensorielles, pour les expériences 
extrasensorielles, transcendantales, occultes, qui vous donneront la sécurité, qui vous 
protégeront, et ainsi de suite ? La curiosité émotionnelle qui amène les gens à des camps ou 
à des conférences est satisfaite par l'acquisition de compétences dans les méthodes et les 
techniques d'expériences. Cela s'est produit au cours des siècles en Orient et en Occident, 
et il existe de nombreuses sciences et aussi des arts qui peuvent enseigner une méthode 
pour acquérir des expériences, cultiver des expériences, développer des pouvoirs mentaux 
à travers ces expériences, etc. C'est une sorte de curiosité émotionnelle. 

Mais il peut y avoir aussi un besoin qui n'est ni intellectuel, ni émotionnel, mais qui est le 
souffle vital de la vie. Comme l'organisme biologique a besoin d'air et d'oxygène pour sa 
survie, comme la structure psychologique a besoin d'un sentiment de sécurité pour sa survie, 
il semble y avoir une dimension plus profonde de notre être qui exige un sentiment de liberté. 
La liberté est à la partie trans-psychologique de notre être, ce que l'oxygène est au corps. Ce 
n'est pas de la curiosité, mais une enquête pour trouver la vérité, pour découvrir ce qu'est la 
vérité. 

Vous ne gagnez rien, ou n'acquérez rien en découvrant la vérité, mais vous vous sentez libre 
lorsque vous comprenez quelle est la nature de la réalité. Avec la compréhension de la nature 



18 

de la réalité, vous avez un sentiment de liberté intérieure qui vous permet de vous mouvoir 
avec la vie, de vous mouvoir dans l'espace gigantesque de la vie, dans la variété de la vie. 

Il y a donc trois niveaux de besoin. Il y a un besoin intellectuel de connaissance, un besoin 
émotionnel de sécurité, et un besoin trans-psychologique de liberté, et même d'amour, si je 
puis utiliser le terme. Je ne sais pas quels types de besoins existent dans nos esprits, mais 
dans une certaine mesure, les questions reflètent les besoins intérieurs. 

"A quoi servent les séances de silence ?" 

Une question assez intéressante. Ce doit être de ceux qui sont venus ici pour la première 
fois. Écoutez mes amis, alors que nous parlions des trois niveaux de nos besoins, il me 
semble qu'il y a un triple mouvement, un triple déplacement, ou une activité dont nous, les 
êtres humains, sommes capables. 

L'une est l'activité physique, vous vous déplacez physiquement avec les mains, les pieds, 
tous les membres, et il y a du mouvement. L'activité implique le mouvement ou le 
déplacement. Il y a un mouvement verbal lorsque vous utilisez l'énergie sonore et verbalisez 
vos événements intérieurs, décrivez ou définissez les faits que vous remarquez autour de 
vous. Ce n'est pas seulement le son qui se déplace dans votre corps, mais il y a aussi le 
chemin le long duquel l'énergie sonore se déplace. J'espère qu'un jour vous observerez le 
mouvement de la parole dans le corps. Comment la pensée s'habille de son. Comment 
l'énergie sonore se déplace avec l'aide du système respiratoire, comment le son et la pensée 
voyageant avec l'inspiration et l'expiration du souffle, affectent le système sanguin et la 
circulation sanguine, comment cela affecte la pression artérielle, affecte l'ensemble du 
système neurochimique. C'est une chose merveilleuse. Donc, il y a un mouvement verbal 
que vous appelez la parole. Et il y a un mouvement mental, un mouvement psychologique. 

Physiques, verbaux et psychologiques, ce ne sont pas des compartiments étanches. Nous 
les décrivons séparément afin d'apprendre à leur sujet, mais ils sont si étroitement liés qu'ils 
sont presque mélangés en un seul mouvement organique holistique. Maintenant, aux trois 
niveaux, le physique, le verbal et le mental, il y a du mouvement. Ainsi, le mouvement, ou le 
déplacement, est une dimension de notre vie. Et chaque mouvement libère de l'énergie, 
stimule l'énergie. La vie est une danse d'énergies, et vivre, c'est harmoniser ces énergies, 
créer un ordre intérieur, un ordre harmonieux dans le fonctionnement de ces énergies. N'est-
ce pas là le sens de vivre ? 

Le mouvement est une dimension de notre vie que nous connaissons : depuis l'enfance nous 
nous déplaçons sur le plan physique et verbal. Et quand vous allez à l'école, et que vous 
atteignez l'âge de douze, treize, quatorze ans ou même dès sept ou huit ans, vous 
commencez à penser par vous-même, à jouer avec l'héritage, avec la mémoire. Le 
mouvement ou le déplacement, et l'énergie générée par le mouvement est quelque chose 
que nous connaissons. Si nous sommes assez attentifs pour le regarder, pour l'observer, 
nous pouvons même nous familiariser avec les secrets des énergies contenues dans le 
mouvement. 

Chaque mouvement génère un type d'énergie différent et cette énergie se déplace dans votre 
corps, de la couronne de votre tête au gros orteil, et l'interaction de ces énergies dans le 
corps est un phénomène merveilleux et intéressant à regarder, il cause soit la santé soit la 
maladie. Parfois nous reculons devant le mouvement, nous sommes inactifs. Activité au 
niveau physique puis état d'inactivité. On se sent paresseux, léthargique, déprimé et on ne 
bouge pas. C'est un rétrécissement ou un retrait du mouvement. On a peur et on ne parle 
pas, c'est-à-dire qu'on recule devant le mouvement verbal. On craint de déplaire à quelqu'un, 



19 

on a peur que la personne se fâche, une inhibition ou autre chose vous fait reculer ou reculer, 
alors vous ne parlez pas. Ou vous vous retirez de la pensée. Il y a mouvement, puis la 
dérobade ou le retrait du mouvement. 

Refuser de bouger ce n'est pas un non-mouvement, ce n'est pas être libre du mouvement. 
Se dérober, se retirer, est une inhibition du mouvement. Ainsi, dans l'activité au niveau 
physique, verbal, mental, c'est une passivité. C'est une négativité. 

Si vous êtes fatigué à cause du surmenage, vous vous reposez et vous détendez. Ce n'est 
pas de l'inactivité. J'espère que vous remarquerez la différence avec sensibilité. Si vous 
regardez, vous remarquerez la différence entre se reposer et être inactif en raison de la 
paresse, de l’indolence, du désintérêt, du syndrome de l’aquoiboniste. 

Vous savez, très peu de gens s'intéressent au phénomène de la vie, au mouvement du 
vivant. Ils s'intéressent à l'argent, à l'obtention d'un emploi, à la possession d'un appartement, 
d'une chambre, aux plaisirs sensuels et sexuels. Ils s'intéressent à ces choses, aux choses 
matérielles, aux choses visibles, tangibles. Mais ce phénomène de la vie : le visible, l'invisible 
et ce qui est au-delà de l'invisible ; le nommable et ce qui ne peut être nommé ; le mesurable 
et l'incommensurable ; ce magnifique phénomène complexe de la vie, et le mouvement du 
vivant par rapport à la vie, c'est quelque chose qui n'intéresse pas tout le monde. Nous avons 
été élevés de manière à nous intéresser à l'argent, à l'accumulation de richesses, au prestige 
social, à être soi-disant respectables, à s'assurer des moyens de plaisir sensuel, à la 
domination, etc. 

Si vous regardez, vous verrez qu'il y a une différence entre être actif, se reposer et être inactif. 
Si la différence entre ces trois états est observée et comprise, alors vous viendrez avec moi, 
nous faisons un voyage verbal, vous viendrez avec moi et regarderez la quatrième chose, 
une dimension différente, qui n'est ni l'activité ni le retrait de l'activité, ni l’inactivité, mais qui 
est le non-mouvement. Ce n'est pas de l'inaction, c'est de la non-action, aussi positive et 
créative que l'action ou l'activité. 

Action, inaction et non - action ou pas de mouvement, liberté de mouvement physique. 
Discours, retrait de la parole, abstention de la parole et silence. Quand vous ne vous retirez 
pas de la verbalisation à cause d'une quelconque inhibition, quand il n'y a pas de peur, pas 
d'inhibition, pas d'hypocrisie, rien, mais vous êtes libre du processus de verbalisation, c'est 
ce qu'on appelle le silence. Parole, son, silence. Discours, abstention de verbalisation, 
silence. Le silence est le non-mouvement au niveau verbal. 

Psychologiquement, il y a un mouvement dans les relations : mari/femme, petit ami/petite 
amie, partenaires de vie, parents/enfants, frères/sœurs, amis, médecin/patient, avocat/client, 
etc. Il y a un mouvement psychologique de relation. Ensuite, vous vous éloignez de la 
relation, vous vous éloignez, vous vous retirez. Peut-être allez-vous dans l'isolement 
psychologique. L'isolement n'est pas la solitude, ce n'est pas être seul, c'est comme 
l'inactivité au niveau physique, c'est comme s'abstenir de parler à cause de l’hypocrisie ou 
de la peur au niveau verbal. Mais, s'il n'en est pas ainsi, il y a solitude. Il y a le mouvement 
des relations, fonctionnelles, organisationnelles, sociales, économiques, politiques, etc., puis 
être seul, la solitude. Il y a là encore une dimension de non-mouvement. Solitude ou être seul 
où tout le sens de la relation a disparu, comme les feuilles d’automne. 

Le silence, où tout le processus de verbalisation s'est spontanément mis en suspens, 
l'immobilité ou la tranquillité au niveau physique, quand toute l'agitation de l'activité s'est mise 
en suspens, c'est une dimension de la vie. S'il vous plaît, voyez que lorsque nous sommes 
assis ici tranquillement, pendant une demi-heure le matin et l'après-midi, nous nous 



20 

familiarisons avec la dimension du silence, de la solitude, du non-mouvement physique, 
explorant les énergies contenues dans cette dimension. 

Si vous êtes actif tout le temps, alors les toxines que cette activité incessante crée dans le 
corps, les tensions, les pressions - car chaque activité génère une expérience, chaque 
verbalisation construit un nouveau souvenir - l'indulgence incessante dans la relation vous 
épuise, vous use. La vie est déséquilibrée, torturée tout le temps par le mouvement de la 
pensée et des connaissances, épuisée par l'activité physique tout au long des heures de 
veille, fatiguée et usée par le stress et la tension des relations, fonctionnelles, 
psychologiques, socio-économiques, etc. Nous devenons névrosés. 

Vous savez ce qu'est la névrose ? C'est perdre l'équilibre intérieur spontané. La vie a un 
équilibre spontané, un équilibre qui n'est atteint par aucune méthode, technique ou effort. Il 
est là sans effort, spontanément là. Alors mes amis, le but des séances de silence est de 
faire découvrir aux nouveaux arrivants une autre dimension de la vie qui est là, mais qui est 
ignorée. Et parce qu'elle est ignorée, nous n'y avons pas été initiés, nous n'avons pas accès 
aux énergies inconditionnées contenues dans les dimensions de la solitude, des énergies 
merveilleuses ! Ce n'est pas une théorie. 

La plénitude est-elle un idéal, est-ce une théorie ? Quelle est la différence entre vous et une 
voiture ? Une automobile n'a pas d'intégralité, elle a des pièces préparées dans une usine 
séparément, par des ingénieurs, et assemblées. Elles peuvent être désassemblées. C'est 
une totalité. Nous n'avons pas été assemblés membre par membre, cousus ensemble, nous 
avons grandi organiquement à partir de gouttes de liquide, c'est une croissance organique. 
L'intégralité de notre vie est un fait. De même, ce cosmos n'a pas été assemblé, de la terre, 
de l'eau, de l'air, du feu assemblés ! Ce n'est pas une totalité amalgamée, assemblée, c'est 
un tout. Même dans un brin d'herbe, dans une fourmi, dans un tout petit oiseau, la plénitude 
de la vie rayonne. 

Lorsque nous parlons d'un mode de vie alternatif, que nous appelons holistique - parce que 
je n'ai pas d'autre mot, si nous trouvons un meilleur mot, nous l'utiliserons - ce n'est pas une 
théorie, ce n'est pas une idéologie. Un mode de vie holistique se rapporte à la plénitude de 
la vie, se rapportant au physique, au verbal et au mental simultanément, se rapportant au 
physique, au psychologique et au trans-psychologique simultanément. Pas un par un dans 
l'ordre, pas de manière fragmentaire, compartimentée, mais comme un bel ensemble 
mélangé. Vivre dans la plénitude intérieure et se relier à la soi-disant plénitude extérieure est 
une manière alternative de vivre et d’être vivant. 

Parce que nous vivons de manière fragmentaire, compartimentée, nous sommes déchirés à 
l'intérieur. Les séances de silence ne sont pas un nouveau rituel. C’est une façon d'initier 
ceux qui se tournent vers la recherche de la vie - appelez-la une recherche religieuse, 
appelez-la une recherche spirituelle, appelez-la une recherche scientifique, - à cette 
dimension qui contient de l'énergie inconditionnée. L'énergie de la pensée et de la 
connaissance a été exploitée, utilisée, canalisée, c'est presque une force épuisée 
maintenant. Même les ordinateurs ont un cerveau, ils reçoivent des informations, les 
conservent dans leur mémoire informatisée et les reproduisent. 

La connaissance et son activité mécanique est une dimension dépassée de la vie. Une 
nouvelle dimension doit émerger et opérer. Une nouvelle dimension en tant que source de 
perception et de réponses doit apparaître dans notre vie. Sinon, comment allons-nous vivre 
avec autant d'ordinateurs et de robots autour de nous ? N'avons-nous pas quelque chose de 
plus qu’eux ? Il me semble donc que les dimensions du silence, du non-mouvement et de la 
solitude méritent d'être explorées. 



21 

"Comment pouvons-nous entrer dans le silence, quand nous ne pouvons pas 
contrôler nos pensées ?" 

Une belle question. L'écoute est une action complexe ; vous écoutez les mots et vous 
percevez les faits indiqués par les mots. C'est une double fonction. Vous n'entendez pas des 
mots pour recueillir des idées, les comparer avec le Vedanta, le bouddhisme zen, la 
psychanalyse, etc., vous n'êtes pas venu ici à des fins académiques. Je ne suis pas une 
universitaire, je n'ai rien fait d'autre que vivre et aimer la vie, avec toute sa laideur, son plaisir, 
sa douleur, et vous savez ce que les gens vivant dans des pays du tiers monde comme l'Inde 
doivent traverser. Malgré tout ce que l'on ressent, c'est une bénédiction d'être en vie, c'est 
un privilège d'être en vie. 

Regarder, écouter, interagir avec les êtres humains, avec les êtres non humains, avec les 
énergies cosmiques, c'est merveilleux. Ces interactions peuvent vous apporter de la douleur, 
des angoisses, des larmes, et alors ? Les larmes salées, comme les eaux salées de l'océan, 
ont leur propre beauté, apportent leur propre contribution à la richesse de la vie. Lorsque la 
douleur et la souffrance transpercent votre cœur, lorsque le chagrin imprègne votre système 
nerveux et tout votre être, cela vous confère quelque chose comme de la joie, la béatitude 
de la joie. 

La vie vaut la peine d'être vécue, la vie est faite pour vivre, pour interagir, pour communiquer, 
pour communier, pour s'enrichir mutuellement, pour manifester la danse des énergies, sans 
exploitation, sans agressivité, sans violence. Cela, nous ne l'avons pas encore appris. Il va 
falloir apprendre, nous sommes ici sur cette planète pour apprendre à vivre sans exploitation, 
sans violence. Si en vingt siècles nous n'avons pas appris cela, nous devrons l'apprendre au 
XXIe siècle. 

Nous sommes des dynamos au potentiel inépuisable, car nous sommes des membres 
organiques de la vie, des expressions de la vie. Maintenant, vous avez demandé :"Si nous 
ne pouvons pas contrôler nos pensées, comment pouvons-nous entrer dans le silence ? S'il 
vous plaît, nous devons faire attention à chaque mot :"nous ne pouvons pas contrôler nos 
pensées". Les pensées sont-elles séparées de nous ? Ou sommes-nous mentalement, 
psychologiquement, neurochimiquement, un mouvement de pensée et de connaissance ? 
Contenons-nous les pensées, en disposons-nous et les possédons-nous, comme nous 
possédons une maison, un chien ou une voiture ? Sont-elles la substance de ce que nous 
appelons l'esprit, ou sont-elles séparées de nous ? 

Quand vous dites "nos pensées" et "nous contrôlons", se pourrait-il qu'il s'agisse d'un mythe 
psychologique ? Je suis la pensée. Le mouvement de la pensée, le mouvement de la 
connaissance, a été introduit dans l'organisme humain. Vous avez vu comment les 
informations introduites dans un ordinateur peuvent être reproduites par celui-ci. La 
permutation, la combinaison de ces informations est possible, même pour le cerveau 
électronique. Mais chez nous, la pensée ou la connaissance, - l’information systématisée, 
organisée, standardisée, - n'est pas seulement introduite dans le cerveau, mais dans tout 
l'organisme. Dans ce corps de chair et d'os, de muscles et de tissus, de tendons et de 
glandes, il semble y avoir un corps intérieur constitué de vibrations que nous appelons 
l’esprit. 

Voyez comment fonctionne l'esprit. Vous ouvrez les yeux le matin, et vous voyez quelque 
chose, peut-être une fleur dans un vase près de votre lit, ou un oiseau à l'extérieur de la 
fenêtre sur la branche d'un arbre, vous voyez quelque chose. Les yeux remarquent l'objet, 
l’être. Dès qu'il y a contact par la vue avec la chose ou l'être, que se passe-t-il ? Le mot 
oiseau n'apparaît-il pas, ou le mot fleur n'apparaît-il pas ? D'où vient-il ? 



22 

Il y a eu un contact sensoriel, ce contact a créé une sensation, la sensation a été interprétée 
selon l'éducation, et vous l'appeliez une orchidée, un bouton de rose ou un oiseau. C'est un 
jeu de mémoire. Vous l'appelez bien ou mal, c'est la relecture des normes et des critères qui 
vous ont nourri. On vous en a parlé, vous l’avez lu, vous en avez entendu parler, vous l'avez 
accepté, vous vous y êtes identifié, puis la mémoire commence à jouer. 

Existe-t-il une pensée qui ne fasse pas partie de la mémoire, qui ne fasse pas partie de la 
connaissance, qui ne soit pas fondée sur un savoir personnel ou collectif ? Veuillez observer, 
non pas que j'ai des pensées et que je vais les contrôler, elles sont la substance même de 
l’être. La pensée, les connaissances, les émotions, les sentiments, les réflexes conditionnés, 
les schémas de réactions, les mécanismes de défense, tout ce qui a été cultivé par moi, ou 
pour moi par la société, c'est la substance de ce que vous appelez le soi, le moi, l'ego. 

Le je ne peux pas contrôler, le "je" est la structure de la pensée. La race humaine a joué avec 
la division de la conscience, fragmentant la conscience : il y a le contrôleur et ce qui est 
contrôlé. Je fais un vœu, je ferai ceci, je ne ferai pas cela. Je m'impose un modèle de 
discipline, bouddhiste, hindou, juif, chrétien, catholique romain, etc. D'abord, je m'identifie à 
cela, j'accepte la nécessité de ce modèle, puis je me divise. Je contrôle le comportement, 
mais la partie qui est contrôlée n'aime pas être contrôlée. Il se rebelle et dit :"Je ne le ferai 
pas !"Il y a une révolte, un rejet, une rébellion. 

Il me semble que ce jeu de fragmentation de la conscience en contrôleur et ce qui est 
contrôlé, un dictateur et ce qui est imposé, n'a pas vraiment réussi. Il génère de l'hypocrisie, 
il génère des mouvements répétitifs mécaniques. Jour après jour, année après année, nous 
continuons à répéter le schéma, puis il perd tout intérêt. L'activité répétitive mécanique n'a 
aucun charme, n'a aucune joie. Cela me fait plaisir quand je cultive un nouveau modèle, mais 
ensuite le charme s'estompe. Alors, vous parcourrez le monde et trouvez un autre modèle, 
acquérez-le, cultivez-le. Il perdra sa nouveauté. Un jour vous en aurez marre d'acquérir de 
nouveaux schémas et vous vous direz :"Oh, j'ai fait le tour du monde, fait tant de choses 
toute ma vie et pourtant j'ai les mains vides." 

De toute évidence, l'acquisition de modèles, le fait de cultiver ces modèles, de les imposer à 
l'intelligence spontanée, fait que l'intelligence se sent étouffée par une telle imposition. Alors 
mes amis, ce que j'essaie de dire, c'est que je ne peux pas contrôler. Cette division du 
contrôleur et du contrôlé s'est révélée non scientifique, inefficace, incompétente. Si elle 
réussit, elle réduit l'être humain à un robot vivant, projetant le passé, continuant le passé, le 
répétant. Ce totalitarisme psychologique au nom de la religion ou de la spiritualité ou de 
l'éthique, a étouffé la psyché humaine. Grâce à la vie, ces jours sont révolus ! Alors que dois-
je faire ? 

Je ne peux pas contrôler, je ne peux pas supprimer, je ne peux pas réprimer. Dois-je alors 
capituler, accepter tout ce que la pensée implique et y succomber, y céder, céder à ses 
diktats ? Les gens passent d'un extrême de répression, de suppression, de contrôle, etc., à 
l'autre extrême de licence, succombant, cédant, laissant tout aller. S'adonner à tout ce que 
l'esprit demande, choyer ses exigences, ses caprices et ses désirs, donne un sentiment de 
liberté pendant un certain temps, car c'est une réaction. Comme la philosophie communiste 
marxiste, en réaction à la philosophie capitaliste. Cela donne un sentiment de liberté pendant 
un certain temps, puis ces plaisirs sensoriels, ces plaisirs sexuels, ces plaisirs 
psychologiques deviennent aussi répétitifs. Ils n'ont pas de vie propre. Ce qui a besoin de 
répétition n'a évidemment aucune créativité. L'indulgence ne semble pas être la solution. 
Alors que dois-je faire ? 



23 

Je ne contrôle ni ne cède. La troisième alternative pourrait être que je regarde le mouvement 
mental, que je comprenne son mécanisme, le mécanisme de l'esprit, l'anatomie de la pensée 
et de l'émotion, sa chimie, sa biologie. J'observe le mouvement de la pensée en moi. Lorsque 
vous vous asseyez tranquillement et que les pensées surgissent, il n'y a pas encore de 
silence. Physiquement, vous êtes devenu stable, verbalement vous ne parlez pas, mais 
l'esprit bouge et les pensées surgissent. Si je ne contrôle pas, que dois-je faire ? Je regarde 
le mouvement. Qu'est-ce que je regarde ? Je regarde le reflet de mon être intérieur. 

Ne vous regardez-vous pas dans le miroir lorsque vous êtes assis devant ? Qui regardez-
vous ? Vous ne vous regardez pas. Il y a celui qui regarde et ce qui est regardé. Ce n'est 
qu'un reflet, il n'y a personne dans le miroir. Si vous partez, il n’y a plus rien. Vous vous 
regardez. Celui qui regarde et ce qui est regardé ne font qu’un. De la même manière, lorsque 
nous nous asseyons tranquillement et regardons le mouvement de la pensée, regardons le 
mouvement de l'esprit, nous nous regardons nous-mêmes, notre être intérieur. Voyez bien 
ceci. 

Puis je constate qu'il y a de la jalousie, de la violence, de l’agressivité, de la générosité, de 
la tendresse. Je regarde tout cela sans m'identifier, sans agir sur. Un nouveau rapport à la 
pensée, à mon propre passé, et au passé humain, s'est instauré. Ni contrôler ni céder, ni 
accepter ni rejeter, mais être avec le fait, être en communion inconditionnelle avec le fait. 
Une telle rencontre, un tel contact avec les faits, par la perception directe, a un effet 
multidimensionnel sur nous. 

Tout d’abord, mon regard devient stable, il ne saute pas d'une idée à l'autre, l'attention, la 
capacité de percevoir devient comme une flamme constante. C'est une nouvelle acuité et 
une nouvelle vitalité dans la perception. 

Deuxièmement, j'avais des idées sur moi-même :"Je suis une personne cultivée, une 
personne douce, je suis une personne humble, une personne non violente, une personne 
religieuse", vous savez, j'avais beaucoup d'idées, et cette exposition pendant que j'étais en 
train de regarder le mouvement de l'esprit, m'a exposé les coins sombres. Je prends 
conscience que j'ai des ténèbres en moi, j'ai des distorsions et des perversions en moi, dont 
je n'avais pas conscience auparavant, que je n'avais pas vues auparavant. Donc, si je suis 
une personne honnête, l'arrogance psychologique disparaît à la suite de cette perception. 

Ensuite, quand je vis avec les gens, il y a une nouvelle qualité d'humilité intérieure, pas 
d'aveuglement. Vous savez, l'aveuglement est un jeu auquel nous jouons avec nous-mêmes, 
et personne ne peut aider une personne qui se trompe elle-même. L'aveuglement est une 
blessure auto-infligée dont personne d'autre ne peut nous libérer. 

Je prends conscience de ce que je suis, des images de moi-même auxquelles j'avais cru, 
crédule, ou que j'avais naïvement acceptées, tout cela se brise. C'est beau cette libération 
des images. Hier, nous parlions de liberté vis-à-vis du savoir, ce matin nous parlons de liberté 
vis-à-vis des images. La servitude intérieure. La servitude des savoirs venus de l'extérieur. 
C'est un esclavage intérieur que nous avons tricoté toute notre vie. Ainsi, une libération 
intérieure a lieu. 

Troisièmement, dans le mouvement de la relation, lorsque ces pensées et ces idées 
surgissent, vous savez qu'elles appartiennent au passé, peut-être une partie de l'héritage, 
peut-être une partie qui vous a été imposée, qui a été greffée sur vous. Vous en êtes 
conscient, et donc vous ne permettez plus au passé, à la mémoire, aux pensées de colorer 
votre perception, de déformer votre perception. Ainsi, la perception se libère des griffes de la 
mémoire. 



24 

Lorsque nous nous asseyons tranquillement, nous apprenons d'abord à regarder le 
mouvement de l'esprit, nous le comprenons pour ce qu'il est, nous grandissons avec lui dans 
une nouvelle relation de non-acceptation, de non-identification, de non-rejet. Cette nouvelle 
relation libère la perception. Ensuite c'est le silence. 

Lorsque nous nous asseyons ici tranquillement, nous ne sommes pas immédiatement 
transportés dans la dimension du silence. De l'instabilité nous devenons stables, de 
l'attention extérieure nous grandissons dans l'attention intérieure, la sensibilité qui s'éloignait 
du corps s'est déplacée vers l’intérieur. Il n'y a pas d'indulgence dans l’énergie sonore, dans 
la parole, etc. C'est la non - action. Lorsque nous nous sommes éduqués pour être dans cet 
état, alors le silence est le sous-produit de la non-action psychologique. Le silence est un 
sous-produit de la fin du mouvement de la pensée. 

Le silence ne s'obtient pas en contrôlant les pensées. Le contrôle des pensées peut créer 
des tensions. N'avez-vous pas remarqué une raideur intérieure chez les personnes qui 
contrôlent, qui refoulent ou répriment ? Toute agression contre notre être intérieur se traduit 
par des égratignures de la conscience, une raideur dans la conscience, et la personne se 
rigidifie. 

Vivre n'est pas une épreuve, les relations ne sont pas un champ de bataille où l'on se dote 
de mécanismes de défense et où on prend les armes de la colère, de l'agressivité ou de 
l'ambition. La vie ne vaudrait pas la peine d'être vécue si les relations étaient réduites au 
champ de bataille des egos. La vie est faite pour l'interaction, pour l'enrichissement, 
l'enrichissement réciproque de la vie. Alors mes amis, la psychologie de la confrontation qui 
nous ravage, de la vie familiale à la vie globale, sera remplacée par une psychologie de la 
coopération, une psychologie de l'amitié et de la paix. 

"Comment pouvons-nous gérer le temps ?" 

Quand le temps existe-t-il ? Il s’écoule pendant vos heures de veille, n'est-ce pas ? Vous êtes 
éveillé, soi-disant éveillé. Ensuite, vous mesurez l'étendue de la vie par le temps. Vous vivez 
dans une société où les montres sont nécessaires. 

A l'école, on apprend comment le temps s’est construit, c'est quelque chose que l'ingéniosité 
humaine a construit petit à petit. D'abord la fonction d'énumération, puis l'idée d'une seconde, 
le moindre fragment d'éternité, et vous dites que soixante secondes font une minute, vous 
apprenez cela à l’enfant. Soixante minutes font une heure et vingt-quatre heures font une 
journée. Cette activité de dénombrement est nécessaire lorsque les gens vivent ensemble. 
Mais ces chiffres, tous ces chiffres sont des créations humaines. Ils ne sont pas un contenu 
factuel de la vie. 

La vie n'est ni une ni multiple, elle est incommensurable. La vie n'est pas dix kilomètres, ou 
cent milles. La vie est l'infini de l'espace. La vie est l'éternité de l'existence. Mais nous voulons 
la mesurer afin de pouvoir y faire référence. Le temps, une seconde, une minute, une heure, 
un jour ou un siècle, c’est une idée. Les chiffres sont des idées qui convertissent une 
expérience concrète en description verbale. Le mot est une idée, la description verbale est 
une idée, une activité conceptuelle. 

Le mot n'est pas la chose, le mot n'est pas le fait réel, c'est une abstraction, c'est nécessaire. 
C'est le contenu de la civilisation et pour vivre ensemble, pour échanger, communiquer, pour 
partager, il faut des mots. Pour organiser des comportements collectifs, il faut des mesures. 
Pour construire vos maisons, écoles, bâtiments, vous avez besoin de l'art de l'ingénierie, de 
la géométrie, de l'algèbre, de l'arithmétique, etc. Ils ont une réalité au niveau des idées, ils 
ont un contenu conceptuel et une réalité conceptuelle, pas une réalité factuelle. Le temps 



25 

n'est pas comme une pomme que l'on peut couper et manger. C'est une idée à utiliser, une 
idée que vous devez utiliser. 

Vous me demandez comment devons-nous gérer le temps ? Gérez-le comme vous gérez 
les machines. Vous manipulez la machine physiquement, vous gérez l'idée mentalement, 
quand c'est nécessaire. Nous avons construit des voitures, des avions et des vaisseaux 
spatiaux, nous n'y passons pas toute notre vie, n'est-ce pas ? Dites-vous :"J'aime ma voiture, 
elle est si belle, je n'en sortirai pas"? De jolis bateaux pour naviguer, on les utilise selon le 
besoin, quand c’est utile, et puis on en sort. De même l'idée de temps est nécessaire. Quand 
nous nous réunissons ici, à neuf heures vingt-cinq, neuf heures vingt-cinq en Hollande n'est 
pas neuf heures vingt-cinq en Angleterre. Quand je suis monté à bord de l'avion à Heathrow, 
le commandant de bord nous a dit en quelques minutes que selon Amsterdam, l'heure était 
une heure plus tard. Il faut donc changer l'heure. Vous jouez avec ça, c'est un jouet culturel. 
Il peut être onze heures ici, en Inde il sera quatre heures de l'après-midi là-bas. Qu'est-ce 
que cela signifie ? Quatre heures n'ont pas de réalité absolue, ni onze heures, ce n'est 
absolument pas réel, le temps n'a pas de contenu factuel réel. 

Nous vivons dans un monde conceptuel, nos structures socio-économiques et politiques sont 
basées sur cette énumération, ces mesures, ces symboles, et nous devons composer avec 
eux. Mais quand on est seul dans sa chambre, l'idée de ce qui se passe demain et après-
demain n'existe pas, elle est seulement dans le cerveau. Mais quand l'idée de demain, l’idée 
de la semaine prochaine commence à assombrir l’horizon de la conscience, et que vous 
perdez contact avec le présent, le présent intemporel là où vous êtes, alors l'idée du temps 
devient un monstre terrifiant. C'est un monstre illusoire. Ou quand vous jouez avec la 
mémoire des hiers, des dix hiers ou des dix mille hiers, et que vous essayez de revivre le 
plaisir de cet hier mort, alors à nouveau vous avez perdu le contact avec ce qui est. 

Ce que vous appelez le présent, le présent intemporel, est la seule réalité. Mais lorsque nous 
fuyons le contenu de la vie avec l'idée du passé ou l'idée du futur, alors nous nous isolons 
de la vie. Donc, quand vous me demandez comment gérer le temps, je dirais que vous le 
traitez comme une monnaie psychologique, à utiliser lorsque cela est nécessaire, et soyez 
entièrement libre de l'idée du temps lorsque vous sortez de votre maison pour entrer dans le 
jardin sous le vaste ciel, que ce soit une sortie de l'idée du temps, et que ce soit avec 
l'intemporalité de l'éternité. Sinon l'idée du temps vous étouffera. 

Les idées, le conceptuel, le monde de la connaissance, la structure de la pensée, tout cela 
doit être utilisé comme instrument d'action, comme véhicule, comme moyen de 
communication. En dehors de cela, la pensée, la connaissance, les idées n'ont aucune 
pertinence et aucune valeur.  



26 

Questions et réponses 
BOVENDONK 4 septembre 1991 

 

Nous ne sommes pas ici pour le divertissement ou une stimulation intellectuelle. Nous 
labourons notre psyché, et à travers ce labour de notre psyché, nous labourons en fait la 
psyché humaine, afin de semer les graines d'une nouvelle perception, d'explorer la possibilité 
d'une civilisation alternative, d'une culture alternative, d'un mode de vie alternatif. 

"Comment sortir de la peur et de la violence ?" 

Nous allons examiner le fait de la peur et voir ce qui se passe. J'espère que nous n'entendons 
pas par le mot peur l’état pathologique irréversible de paranoïa. Il existe une sorte de peur 
génétique qui résulte directement de l'état d'esprit des parents au moment de l'acte sexuel. 
L'état d'esprit peut influencer, peut endommager la qualité de la conscience de l'enfant. Si 
une personne souffre de peur génétique, c’est pathologique, cette peur n'est liée à aucun 
objet, état, situation ou défi spécifique, elle n'est liée à rien dans la vie. C'est juste là, un état 
permanent de réticence, d'hésitation, de gêne, d'absence de confiance en soi et j'en passe. 
Mais s’il ne s’agit pas d’un état pathologique, alors qu'est-ce que c'est ? 

La peur existe-t-elle sans être liée à quoi que ce soit ? La peur en elle-même, peut-elle exister 
? Ou peut-elle exister par rapport à l'acte de vivre ? A supposer que nous ne connaissions 
pas les conditions de vie physique dans l'Antarctique, que nous n'ayons aucune information 
et qu’il soit nécessaire d'aller dans ces régions. Alors je dirais que j'ai peur d'y aller. On a 
peur d'aller dans ces contrées lointaines dont on n'a aucune information, dont on ne sait rien 
des conditions climatiques, de la nourriture disponible, du genre de personnes qui y vivent, 
de leur culture, de leurs réflexes conditionnés. Quand il y a ignorance ou manque 
d'information, alors la structure psycho-physique n'est pas disposée à s'exposer à ces 
situations, et nous disons ;"J'ai peur d'y aller." Cette peur, cette hésitation, cette résistance à 
l'exposition peuvent être éliminées en nous dotant des informations nécessaires, par des 
livres, par des individus ou par d'autres moyens. La peur due à l'ignorance peut être éliminée. 

Il peut y avoir une résistance à l'acte de vivre, d'évoluer en relation. Si j'ai accepté certaines 
théories sur la vie, certaines normes et critères de succès et d'échec dans les relations, cette 
acceptation de théories, de normes, de critères, de structures, de valeurs crée évidemment 
une inhibition en moi. À moins que je ne sois convaincu que je vais réussir selon ces théories, 
être à la hauteur selon ces normes et ces critères, je n'aurai pas la volonté intérieure de 
bouger. Alors je dirai :"J'ai peur de rencontrer les gens, ou de faire ce travail. J'ai peur de ne 
pas être adapté, j’ai peur que ma réponse ne soit pas à la hauteur. "Cette inadaptation est 
liée à l'acceptation de certains critères, n'est-ce pas ? Elle est liée à l'acceptation de certaines 
théories et idéologies. 

Pouvez-vous imaginer un état de conscience, un état d'esprit, qui n'a accepté aucune théorie 
sur la vie, aucune norme, aucun critère, sauf pour le travail dans la société dans laquelle 
nous vivons ? Quand je dois exercer les fonctions de mathématicien, d'ingénieur, de 
médecin, d’avocat ou autre, je dois acquérir des connaissances, des compétences, des 
aptitudes et je dois prouver mon adéquation, c'est une autre affaire. Mais dans les relations 
humaines, outre ces responsabilités fonctionnelles qui sont des contraintes de la structure 
socio-économique dans une civilisation industrialisée, est-il nécessaire de fonder nos 
relations les uns avec les autres, voire avec soi-même, sur des théories, des normes ou des 
critères ? 



27 

Si je ne l'ai pas fait, si je ne me suis pas livré à l'acceptation du passé, alors je ne mesure 
pas mes réponses en termes d'adéquation ou d’inadéquation. Je dis que c'est ce que je suis, 
que c'est ce que je peux faire, et je le fais ! Alors je ne me compare pas aux autres, alors je 
ne me juge pas selon une structure de valeurs préconçues. Je déverse le contenu de mon 
être sans aucune inhibition ni réserve, c'est tout ce que je peux faire. Où est la question de 
la peur alors ? La peur est une attitude créée artificiellement face aux défis, comme 
l’approche de la vie. 

Il peut y avoir un autre type de peur. Vivre implique, tant sur le plan physique que 
psychologique, l'exposition au plaisir et à la douleur, cela ne peut être évité. Le plaisir est une 
sensation agréable pour votre organisme physique, ce peut être une sensation agréable pour 
la structure psychologique, et la douleur est peut-être une sensation désagréable. Ainsi, les 
expositions à ces sensations agréables ou désagréables ne peuvent être évitées dans la vie. 
L'enregistrement des sensations en agréables, plaisantes ou douloureuses est quelque 
chose qui ne peut être évité à la fois sur le plan physique et sur le plan psychologique. Mais 
ce n'est pas la question, et ce n'est pas le problème. 

Le problème est créé lorsqu'il y a le désir de répéter cette sensation agréable ou de se 
soustraire à la vie en raison de la réticence à s'exposer à des sensations désagréables ou 
douloureuses. Le désir de répéter l'expérience agréable, ou la sensation se cristallise en 
"c'est ce que j'aime". Un "j’aime" est une attitude cristallisée envers le plaisir. Et encore une 
fois, une aversion est une attitude cristallisée ou rigide envers l'apparition potentielle de la 
douleur. La misère commence par la formation de goûts et de dégoûts. Ensuite, vous 
verbalisez :"J'aime ceci, je déteste ou je n'aime pas cela." Et la verbalisation répétée, audible 
ou inaudible, conduit à la formation d'une préférence ou d'un préjugé. Donc, quand on sait 
qu'il va y avoir une exposition qui pourrait être douloureuse ou qui pourrait ne pas être 
agréable, alors il y a une résistance à cette exposition, que vous appelez la peur. 

Si la vie pouvait rester simple, au niveau de l'enregistrement de la douleur et du plaisir en 
tant que sensations et si nous pouvions ne pas former de goûts et de dégoûts ou de 
préférences et de préjugés cristallisés, y aurait-il une forme de peur dans la relation ? Vous 
passez par l'exposition, les gens agréables, les gens désagréables, les gens agressifs, les 
gens doux, attention et inquiétude, ceux qui se comportent de manière décente envers vous, 
ceux qui sont indignes, indécents, vous traversez tout cela, en prenant tout cela comme une 
partie du jeu. Voyez-vous alors que la peur n'est plus là ? 

La peur basée sur l'ignorance peut être éliminée. La peur basée sur l'acceptation des théories 
et des critères peut être éliminée, et la peur basée sur les préférences et les préjugés peut 
également être éliminée, si nous voulons vraiment sortir de la peur. 

Il existe une autre variété de peur, c’est une résistance à des faits qui ne peuvent être 
esquivés ou évités. On va mourir, la mort ou mourir fait partie de la vie humaine et de la vie 
en général. Je n'aime pas le fait que le lien soit rompu complètement avec tout ce que j'ai 
acquis, possédé, géré avec beaucoup d'affection, avec tout ce que j'ai cultivé physiquement, 
verbalement, psychologiquement, je n'aime pas le fait que je ne pourrai jamais y revenir. 
Comme je comprends ce qu’implique la mort et le fait de mourir, il y a une résistance 
intérieure, verbalisée ou non, et je dis :"J'ai peur de la mort". 

Mes amis, ce que j'essaie de partager avec vous, c'est que la peur n'est rien d'autre qu'une 
résistance intérieure, elle n'a pas de contenu en dehors de cette résistance, de ce refus qui 
se reflète dans le système nerveux sous forme d'hésitation, de gêne, de perplexité, le fait 
d’être passif, d’aller lentement, etc., etc. Il peut y avoir une perception de la vie telle qu'elle 
est et une volonté de traverser les aléas de la vie : le plaisir, la douleur, le chagrin, la joie, la 



28 

rencontre et la séparation des gens, la gloire de la naissance et la majesté de la mort, s'il 
c’est une mort naturelle, s'éloignant du visible, du tangible, du physique, un transport dans 
l'inconnu et l'inconnaissable, dans les profondeurs mystérieuses de la vie. De toute évidence, 
la mort n'est pas la fin de la vie ni la naissance le début, c'est une danse d'énergies qui 
émergent du vide à un moment donné et se fondent dans le même vide à un autre moment. 

Il faut absolument regarder la peur, c'est un mot, un nom donné à un mouvement d'énergie 
en nous. Mais si nous prononçons le mot peur, puis nous nous enlisons dans sa signification 
et essayons de le fuir, alors il ne sera pas possible de nous en libérer. Aux nouveaux venus 
qui viennent pour la première fois, on dira "regarde la peur". Lorsqu'il y a ce mouvement 
d'énergie en vous, et que vous avez été conditionné pour donner à ce mouvement le nom de 
peur, s'il vous plaît, n'essayez pas de le dissimuler avec des théories, n'essayez pas de vous 
en échapper. La vie est faite pour vivre et non pour s’échapper. 

La vie est à la fois pour vivre et mourir, et non pour échapper à l'un d'eux. Alors on le regarde, 
on regarde le mouvement qui se fait à l'intérieur, que ce soit la peur, la jalousie, la colère ou 
la violence. Permettez-moi d'être avec le fait de ce mouvement et d'observer assez 
attentivement ce que ce mouvement fait à tout mon organisme. Il y a une immense beauté à 
être avec le fait sans vouloir le modeler, le façonner ou le changer, simplement être avec lui, 
le regarder de manière perçante et pénétrante. Cela vaut la peine de l'expérimenter. 

La pénétration de la perception peut changer la nature même du fait, et la peur peut 
disparaître dans un merveilleux relâchement. Il peut en résulter un relâchement 
inconditionnel qui enlèvera le fardeau des inhibitions, des réserves, etc. Cette perception, 
exempte de mots, de noms et de jugements de valeur, conduit à une communion avec le fait. 
Alors le dynamisme du fait et le dynamisme de l'acte de perception se confondent. Il y a une 
interaction entre l'énergie du fait et l'énergie de la perception qui élimine instantanément ce 
que vous appelez le problème, sans que vous fassiez quoi que ce soit. 

La recherche implique l'ensemble de la vie, la totalité de vous-même. Lorsque vous menez 
de telles expériences de perception, d'observation, vous éduquez votre organisme 
psychophysique à la sensibilité. Ce n'est pas la connaissance qui vous rend sensible, c'est 
l'apprentissage qui vous rend sensible. 

La perception sans verbalisation aiguise la sensibilité, elle approfondit la perception elle-
même. Ne nous enlisons pas dans le mot peur en disant que la peur est une seconde nature, 
que la peur est incurable. C'est juste une résistance. Nous avons été conditionnés à résister 
à certains faits. Si ce conditionnement est compris correctement et complètement, cette 
compréhension déconditionne la conscience. 

Passons maintenant à l'autre mot : violence. Peut-on sortir de la violence ? Nous avons vu 
comment une action sans peur est possible. Vivre à l'abri de la peur est possible. Passons 
maintenant à quelque chose d'un peu plus complexe que vous appelez la violence. La culture 
dans laquelle nous vivons est une culture violente. Une société compétitive ne peut échapper 
à la culture de la violence. Lorsque la concurrence et l'habitude de la comparaison, de se 
comparer aux autres, ne se limitent pas aux champs d'action politiques et économiques, mais 
s'étendent à toutes les relations psychologiques, il est impossible d'éviter la violence. 

S'il vous plaît, voyez avec moi que lorsque je me compare à un autre, j'essaie d'échapper au 
fait de mon être. Je ne m'aime pas comme je suis, pourquoi ? Je me compare à quelqu'un 
de plus beau, de plus brillant, de plus riche que moi, plus populaire auprès des autres, 
respecté et ainsi de suite, je me compare, cela n'implique-t-il pas une évasion de ce que je 
suis ? Et n'est-ce pas le début de la violence contre moi-même ? Lorsque j'essaie de 
manipuler mon comportement et d'apparaître différent de ce que je suis intérieurement, est-



29 

ce que je ne commets pas de la violence envers moi-même ? La comparaison menant à la 
manipulation, à l’orgueil, à l'hypocrisie, tout cela est violence et nous commettons cette 
violence. Ce n'est pas seulement quand on met le doigt sur la gâchette qu'on devient violent 
en une fraction de seconde, on est violent tout le temps. 

Donc, si je veux sortir de la violence, je devrai découvrir les racines de la violence en moi et 
purger ma psyché de ces racines de la violence. Si je veux mettre mon mari ou ma femme 
d'accord avec moi, qu'il s'agisse d'une question de nourriture, de la nature des plats que je 
prépare pour un repas, du choix des vêtements, ou d'aller au cinéma, de loisirs ou de 
vacances, s'il y a une affirmation de ma part et que j'insiste sur le fait que ma façon de penser 
est la bonne, meilleure que la sienne, et qu’il ou elle fait la même chose avec moi, alors il y 
a ce que vous appelez un clash. Un affrontement est une violence tamisée. Supposons que 
mon partenaire veuille quelque chose de différent et qu'il ne s'agisse pas de quelque chose 
de fondamental, et je dis, de manière très détendue, sans ressentir ce complexe de martyr, 
faisons-le à ta façon, que se passe-t-il ? 

Les tensions, les heurts, les conflits dans les situations familiales, liés aux détails de la vie, 
ne sentent-ils pas la violence ? Les quatre murs de la maison puent la violence, parce que 
c'est ainsi que nous vivons. La psychologie de l'affrontement, une psychologie assertive se 
livrant à l'agressivité intentionnellement ou non, à l'obstination, à la passion, vous savez, 
suivie de discussions à table, ou dans le salon, ce n'est pas pour le partage ou l'échange, ce 
sont des heurts des ego. Les relations deviennent vraiment un fardeau, un stress et une 
pression sur le système neurochimique. Et que dire des conspirations secrètes que nous 
menons sans verbalisation, essayant de liguer les uns contre les autres, dans les 
organisations, dans les institutions, dans les situations familiales, dans les partis politiques, 
dans les gouvernements ! 

Nous sommes le monde, ce que nous faisons dans l'intimité de nos maisons et dans la vie 
de famille est exactement ce que font les politiciens au niveau de l'État-nation ou au niveau 
international. Le fond n'est pas différent, seule l'échelle est différente, l'intensité et la brutalité 
sont plus grandes, c'est tout. 

Voulons-nous vraiment nous libérer de la violence ? Sommes-nous intéressés par une action 
exempte de violence, par une vie totalement exempte de violence ? Alors, nous devrons 
affronter le centre du moi, le je, l'ego, le soi, comprendre son mécanisme, comment son 
mouvement est acquisitif et affirmatif et explorer une autre source de perception et de 
réponses. 

Vous ne pouvez pas changer la nature du je, du moi, du soi, c'est une énergie conditionnée, 
entraînée pendant des millions d'années à se comporter d'une manière particulière, le je, le 
moi, se différenciant du pas moi, encombré par l'envie de sécurité, stimulant ce que vous 
appelez la peur, il va se comporter ainsi. Son esprit d'acquisition, sa faculté de mémoire, 
retenant ce qui a été acquis, est utile au niveau de la pensée et des connaissances qui 
doivent s'exercer dans la société, dans l'exercice des responsabilités d'homme économique, 
d'homme politique, de femme sociale, c’est pertinent. Cette formation, ce conditionnement a 
sa propre utilité et sa pertinence dans la vie. Mais si c'est le centre, la source de la perception 
et de la réponse dans toutes les relations humaines, dans toutes les mesures et évaluations 
des uns et des autres, alors je pense qu'il n'y a aucune possibilité de nous libérer de ce que 
nous appelons la violence. 

Si ça vous intéresse de lutter contre les manifestations extérieures de la violence, vous 
pouvez rejoindre un groupe antinucléaire, organiser des manifestations, rejoindre des 
mouvements de paix, être l'un des manifestants, travailler avec les Nations Unies, les comités 



30 

de paix, vous savez, c'est aussi un niveau de satisfaction de travailler à créer un monde sans 
guerre, un monde sans violence. On ne déprécie pas ces mouvements et leur travail. Cela 
se fait dans le monde extérieur, sur le plan intellectuel, c'est travailler à la minimisation de la 
possibilité de guerres, économiquement ou politiquement parlant. Il s'agit alors d'empêcher 
la guerre, pas d'éliminer la violence. Merci de voir la différence entre les deux. Cette 
prévention au niveau économique ou politique est importante. Ceux qui en sont satisfaits et 
ne se sentent pas concernés par l'éradication complète de la violence de la psyché humaine 
elle-même, à commencer par soi-même, peuvent rejoindre ces groupes et mouvements et 
contribuer ainsi à la propagation d'un mode de vie plus pacifique. 

Assis ici avec vous et parlant de ce problème, je me rappelle les jours anciens, il y a trente 
ans, quand je travaillais dans la World Peace Brigade, avec le révérend Michael Scott, avec 
Mr Kaunda le président de la Zambie, avec Martin Luther King qui a été tué. Mais l'absence 
de violence dans le cadre de la vie quotidienne ne peut résulter uniquement de mesures 
préventives utilisées pour prévenir les guerres. Y a-t-il la paix au Moyen-Orient ? Il n'y a peut-
être pas de guerre, mais y a-t-il la paix ? Y a-t-il la paix entre l'Inde et le Pakistan, en ex-
Yougoslavie et dans tant d'autres parties du monde ? 

Quelle est notre préoccupation ? S'agit-il de prévenir les guerres ? Je me demande si l'un 
d'entre vous a écouté hier une interview très importante qui a eu lieu avec le président russe 
Boris Eltsine, au cours de laquelle il a soulevé un point fondamental. Il a dit qu'il appréciait le 
traité entre le président Gorbatchev et le président Bush pour minimiser l'arsenal nucléaire, 
mais il a demandé quelle est l'utilité de minimiser de cinquante pour cent l'arsenal nucléaire 
alors que seulement cinq pour cent peuvent détruire le monde entier ? Si nous voulons un 
monde sans guerre, a-t-il dit, nous devrons travailler à l'élimination à cent pour cent de 
l'arsenal nucléaire, et il a promis au peuple russe et au reste du monde d'y travailler. Cela a 
une importance. 

Mais ici, dans un rassemblement religieux où nous labourons la psyché pour l'exploration 
d'une nouvelle culture et d'une nouvelle civilisation - parce que l'ancienne civilisation se 
démantèle de jour en jour, morceau par morceau - nous devons sonder plus profondément 
et j'étais donc en train de partager avec vous la possibilité d'éliminer les racines de la violence 
en explorant une source alternative de perception, une source alternative de réponses qui se 
traduira par une texture différente dans nos relations mutuelles qui n'aura plus l'odeur de la 
violence, qui ne puera plus aucun désir caché d'affirmation ou d'agression. 

Vous avez pu voir que nous abordons les questions ensemble, pas seulement en apportant 
des réponses. Les réponses peuvent être données en quelques minutes, mais ce n'est pas 
le but. Ce n'est pas une réunion académique où quelqu'un pose la question et quelqu'un 
d'autre fournit la réponse. Nous creusons ensemble les questions, nous sondons ensemble 
et cela demande du temps et une écoute sans faille. Passons à une autre question. 

"Sommes-nous conscients des sons qui nous entourent lorsque nous sommes en 
méditation profonde ? Est-il possible d'être conscient de l'intérieur et de 
l'extérieur simultanément ?" 

Nous nous éloignons de la peur et de la violence pour nous pencher sur cette question de la 
méditation et de la conscience de l'intérieur et de l'extérieur. Soyons très prudents avec 
chaque mot, car si un mot erroné est utilisé, notre enquête s'égarera. "Sommes-nous 
conscients des sons qui existent autour de nous lorsque nous sommes en profonde 
méditation ?"C'est la première partie de la question. 



31 

Qu'entend-on par conscient ? Qu'est-ce que la conscience ? Connaissons-nous cette énergie 
de conscience ? Et qu'entendons-nous par le mot méditation lorsque nous sommes en 
méditation profonde ? Le nous, le je, le tu peuvent-ils être en méditation ? Le nous ou le je, 
ce centre cristallisé de la conscience, ce centre idéationnel conceptuel qui se cristallise par 
notre identification à lui, le je, le nous, peut-il être en état de méditation ? 

Qu'entendons-nous alors par méditation ? Est-ce une activité psychophysique, que je stimule 
par certaines postures du corps, par des produits chimiques et substances dans le corps, 
que je prenne des drogues ou quoi que ce soit, que je chante certains mantras et qu'avec 
l'aide de cette énergie sonore, je stimule un état chimique dans mon organisme physique ? 
Est-ce qu'on appelle la méditation ? Est-ce un état artificiellement, chimiquement stimulé ? 
Est-ce quelque chose de provoqué à l'aide du Tantra Yoga, du Mantra Yoga, de la 
concentration, de la stimulation de certains centres nerveux vitaux du corps ? Est-ce qu'on 
appelle la méditation ? 

Mes amis, en ce qui concerne l'oratrice, la méditation n'est ni une activité psychophysique, 
ni une conséquence d'une telle activité. C'est un état de conscience qui s'infiltre dans toutes 
les couches de l'être ; le psychologique, le physique, le sensoriel, etc... C'est un état d'être 
organique, un état qui imprègne toutes les couches de l'être. 

Nous ne pouvons pas être dans un état de méditation ici lorsque nous sommes assis 
tranquillement, lorsqu'il y a abstraction de la parole et que nous nous sentons en paix. Ce 
calme, cette paix, ou le contact de l'espace intérieur et du calme, crée une illusion de silence, 
et je dis que j'étais en silence. Cela implique seulement que j'avais ressenti une sorte de paix, 
de calme, car l'espace intérieur était absolument épuré. 

Le silence ne peut jamais être une expérience de l'esprit. Cela ne peut pas être un attribut 
de l'esprit. Le calme, la paix, la stabilité, en tant que concentration non perturbée, tous ces 
états peuvent être des expériences de l'esprit, des attributs ou des qualités de l'organisme 
psychophysique. Le silence, comme nous l'avons vu hier, est une dimension complètement 
différente où les énergies conditionnées du mouvement, physiques, verbales, 
psychologiques, s’arrêtent, et le mouvement des énergies inconditionnées est activé. 

Lorsque nous nous asseyons tranquillement, ce qui se passe, c'est que la qualité de la 
conscience en est influencée. Distinguons la conscience de l’éveil (awareness). La 
conscience est une énergie conditionnée. J'ai conscience d'une cinquantaine de personnes 
assises dans cette salle. La conscience est une énergie conditionnée qui peut se rapporter 
aux choses et aux objets extérieurs. Elle peut concerner une ou plusieurs choses. Cela 
nécessite un objet auquel se rapporter. Vous avez conscience de l'arbre, vous avez 
conscience du soleil, vous avez conscience des portes de cette salle, de ses fenêtres. La 
conscience est une énergie conditionnée qui est liée à des détails, un ou plusieurs. C'est une 
énergie psychophysique. Si vous l'entraînez spécialement, elle peut fonctionner de manière 
multidimensionnelle, elle peut être reliée à l'extérieur et simultanément à l'intérieur, mais 
généralement elle ne fonctionne pas de cette manière. 

Si vous êtes absorbé par vos pensées, vos souvenirs, alors la relation entre la conscience et 
l'extérieur est rompue, vous pouvez être assis dans la pièce et ne rien remarquer ; livres, 
étagères, fenêtres, lumières, rideaux, tapis, rien ne sera remarqué si vous êtes absorbé par 
l'intérieur. Mais il est possible d'entraîner et de préparer cette conscience, qui est alors 
capable d’une attention multidimensionnelle, pour être consciente à la fois de l'extérieur et 
de l'intérieur. 

Ainsi, vous pouvez vous asseoir tranquillement et être conscient des sons qui vous entourent 
et conscient des sons opérant dans votre corps, cette conscience peut être simultanée si elle 



32 

est entraînée. Sinon, il y aura une séquence, une relation séquentielle. A cet instant, une 
fraction d'instant, vous êtes conscient du son existant à l'extérieur, à l'instant d'après, 
immédiatement, vous êtes conscient du son de votre respiration à l’intérieur. Il s'agit 
d'éduquer, de former et d'entrainer cette énergie conditionnée. N'avez-vous pas vu des gens 
travailler dans un cirque, comment leurs corps, les mêmes corps humains que les nôtres, 
sont entraînés à développer des compétences spécifiques. Ces possibilités existent 
potentiellement dans votre corps et dans le mien, mais nous ne les avons pas développées. 
De la même manière, la conscience fonctionnant simultanément dans l'intérieur et l'extérieur 
est possible. 

L’éveil (awareness) n'a rien à voir avec le mouvement mental, ce n'est pas du mental, ce 
n'est pas une énergie conditionnée touchée par l'ingéniosité humaine, entraînée, 
conditionnée, etc. Il semble être le parfum de la créativité que nous partageons avec le 
cosmos. Il semble être le parfum de l'énergie de l'intelligence. La créativité s'exprime alors 
dans nos vies sous la forme d’une l'intelligence, d’une énergie non cérébrale, non glandulaire, 
non musculaire, d’une énergie merveilleusement subtile qui semble imprégner tout le 
cosmos. Il imprègne le vide de l'espace entre vous et moi, ici en ce moment ! Ainsi la 
conscience éveillée n'est pas du mental. C'est une énergie subtile qui imprègne tout, et 
comme elle imprègne tout, elle se déplace de manière holistique. Le je n'en est pas conscient, 
il n'est pas capable de contenir cette énergie, qui est vitesse, qui est profondeur, qui est 
intensité. 

Le je traite des mots, de la pensée, des connaissances. Il est doué d’une conscience qui se 
cultive, s'enrichit, se développe, etc., comme la structure biologique est douée de pulsions, 
d'appétit, de soif, de sexe, de sommeil - instincts merveilleux agissant sous forme 
d'impulsions dans le corps, créant leurs propres mouvements, enrichissant nos vies. S'il n'y 
avait pas d'appétit, il n'y aurait aucune possibilité de relation avec le monde extérieur, le 
règne végétal par exemple. S'il n'y avait pas de soif, il n'y aurait pas de tendance, pas 
d'inclination dans tout l'organisme à se rapprocher de l'eau. L'organisme biologique est doté 
d'instincts et d'impulsions. 

La structure psychologique est conditionnée et formée par la civilisation et le développement 
humains pour avoir une conscience, ou une énergie conditionnée capable de se rapporter 
au particulier avec une motivation spécifique, etc. totalité non fragmentée de la vie. Lorsque 
la conscience du moi arrête son mouvement, lorsque le je, le moi, l'ego ne bouge pas, lorsqu'il 
n'y a plus aucun mouvement de pensée à l'intérieur, alors dans le vide de ce silence l'énergie 
de l'intelligence, l'énergie de la créativité, devient opérationnelle. 

Pour cette conscience éveillée, cette énergie, il n'y a pas de division entre l'intérieur et 
l'extérieur, veuillez voir ceci. La perception par l'intelligence n'est pas une perception 
physique, c'est une sorte de perception toujours liée au tout, à la totalité, à l'indivisibilité. Elle 
est liée à ce qui est, dans sa magnifique vacuité, que vous l'appeliez totalité, vacuité ou 
fondement absolu de l'existence, c'est exactement la même chose. Nous pouvons utiliser 
des termes différents pour indiquer le même fait. 

Ainsi, mes amis, la conscience éveillée n'est pas inhibée dans une relation sujet/objet. On ne 
peut pas dire "j'avais conscience de cela". Familièrement, par souci de dialogue, on utilise le 
terme "je". Mais nous n'utilisons pas le terme avec précision et rigueur, nous ne sommes 
même pas conscients du sens étymologique ! Donc, nous utilisons le mot vaguement, "j'étais 
conscient de ceci", "je suis conscient de cela". Mais pour un chercheur du sens de la vie, la 
distinction entre la conscience éveillée en tant qu'énergie imprégnant tout l'être humain, et la 



33 

conscience en tant qu'énergie conditionnée opérant de manière neurochimique dans le corps 
humain, est vitale. 

Ce n'est que lorsque la structure de pensée ne bouge pas, lorsque le mental ou les énergies 
conditionnées ont interrompu leur mouvement, que l'état de méditation ou la dimension de la 
méditation se produit. Dans cet état, il n'y a qu'une créativité ou une glorieuse intelligence qui 
imprègne et vibre dans tout votre être, du sommet de votre tête à la pointe de vos orteils. 
Vous devenez une fontaine de cette énergie. Et comme il n'y a pas de division de l'intérieur 
et de l'extérieur, pas de division du mien et du tien, la question de la simultanéité ne se pose 
pas.  



34 

Questions et réponses 
BOVENDONK 5 septembre 1991 

 

"Vous semblez être très optimiste quant au développement de l'esprit humain, et 
pourtant le monde n'a pas changé malgré Bouddha et le Christ ?" 

Le monde a changé grâce à Bouddha et au Christ, malgré les églises et malgré les 
organisations bouddhistes. Quand on est intimement et directement impliqué dans la vie, lié 
à la vie, il n'y a pas de place pour former une attitude envers la vie. L'optimisme est une 
attitude envers la vie, c'est une approche de la vie qui vous relie indirectement à la vie. Vous 
n'avez pas besoin d'optimisme, de pessimisme, d'enthousiasme ou d'indifférence envers la 
vie, quant à chaque instant de votre conscience éveillée vous êtes déjà dans le courant lui-
même, dans le mouvement même de la vie. Ceux qui ont peur de nager se tiennent sur les 
rives du fleuve de la vie, du fleuve des relations, et mesurent la profondeur, la vitesse, l'élan, 
la fraîcheur, la chaleur de l'eau, etc... Mais, celui qui plonge dans la vie n'a besoin d'aucune 
mesure, d'aucune attitude, d'aucune approche. 

Se pourrait-il que le monde n'ait pas changé malgré Bouddha et le Christ, parce que l'esprit 
humain avait l’habitude de chercher un sauveur, attendant que quelqu'un travaille à sa 
rédemption. Lorsque vous attendez qu'un sauveur vous sauve, travaille à votre rédemption 
et vous libère de vos péchés, vous devenez un consommateur passif d'idées, de doctrines, 
de théories. Vous acceptez leur autorité, vous avalez leurs paroles sans les digérer. Je pense 
que le consumérisme spirituel que la race humaine a vécu à travers des siècles indicibles, 
acceptant l'autorité, imitant les mots, attendant d'être sauvé, a causé une léthargie psychique, 
une paresse et une passivité psychiques. 

Maintenant, nous avons vu que nous ne pouvions être sauvés de cette façon. Nous devons 
travailler à notre propre salut, à notre propre libération ou illumination. L'acceptation 
psychique ou spirituelle de l'autorité a perdu sa pertinence. C'est un facteur en notre faveur, 
cela nous oblige à exercer notre cerveau, à exercer notre sensibilité et à comprendre la vie. 

Deuxièmement, il me semble qu'en Orient comme en Occident on considérait nécessaire de 
se retirer de la vie, de se retirer des responsabilités, de se retirer des relations, pour vivre 
une vie religieuse. On rejoint un ordre de moines ou de nonnes, on devient renonçant ou 
disciple, puis on cherche le sens de la vie, le mystère de la divinité, le secret de l’éternité. 
Cela s'est fait de manière isolée. Chaque culture, chaque société, a générer une classe 
d'enseignants religieux, de prédicateurs et de mystiques, et elle s'est occupée d'eux, tout 
comme vous maintenez une armée, une milice, pour vous sauver de l’invasion étrangère. 
Certains rentraient dans des ordres religieux et le reste de la société était heureux de payer 
une visite hebdomadaire ou bihebdomadaire au temple, dans une église ou une mosquée, 
se sentant assuré qu'ils allaient être sauvés. Ce type de recherche, cette exploration du divin 
dans l'isolement n’est plus pertinente.  

Nous parlons de la découverte de soi qui se déroule au milieu des relations. Voyez-vous le 
changement ? D'abord, plus d'autorité de certains individus, on doit devenir son propre 
sauveur ou rédempteur. Et deuxièmement, l'enquête, l'exploration, l'expérimentation doit être 
menée au milieu des relations, là où vous êtes, dans votre propre maison, situation familiale, 
situation professionnelle, vie politique, vie économique. Les relations sont des occasions de 
découverte de soi. Ce sont des occasions d'exploration de la paix, de l'amour et de la liberté. 



35 

Troisièmement, il me semble qu'à la fin du XXe siècle, l'humanité a découvert qu'il n'y a rien 
de tel qu'un esprit individuel, un ego individuel, un soi individuel ou un moi, pour travailler à 
leur propre libération. Ce mythe psychologique a été explosé dans la seconde moitié du 20e 
siècle. Il a été découvert et accepté par la race humaine qu'il existe une conscience humaine 
globale, qui a été conditionnée de diverses manières. 

Le mouvement de l'esprit est le mouvement du système neurochimique conditionné dans le 
corps. Les conditionnements sont introduits dans l'organisme humain à l'aide de mots, 
d'idées, de symboles et de mesures, ils sont tous imprimés dans l'organisme humain. Et le 
mouvement mental n'est rien d'autre qu'une répétition de ces conditionnements. Ainsi, la peur 
de l'esprit et du mouvement mental disparaît de la conscience humaine. La conscience 
humaine globale réalise les limites inhérentes au mécanisme et à l'anatomie de l'esprit et 
apprend à gérer cette énergie neurochimique conditionnée de manière compétente. 

Je pense que l'invention du cerveau électronique, de l'ordinateur, de la calculatrice, a aidé la 
race humaine. La science et la technologie nous ont confrontés à un nouveau contexte, qui 
n'était pas disponible à l'époque de Bouddha, du Christ, de Rama ou de Krishna. La nature 
mécaniste répétitive du mouvement mental a été exposée et il est si puéril de vénérer le 
mouvement de l'esprit, de vénérer ses réactions, de faire tout un plat de ses angoisses, de 
ses soucis et de sa morosité, qui ne sont que des schémas d'habitudes cérébrales, des 
habitudes neurochimiques. 

Donc, que le monde ait changé ou non à cause de Bouddha ou du Christ, le monde change 
maintenant, juste sous nos yeux. Ce n'est pas un changement politique ou économique, mais 
la qualité de la conscience humaine change rapidement. L'amie qui vous parle parcourt le 
globe depuis trente ans, elle a vu comment les jeunes sont exempts d'hypocrisie et de 
prétentions. Ils sont plus honnêtes avec eux-mêmes et avec les autres, ils ne sont pas aussi 
torturés par la peur de ce que les autres peuvent dire.  

Nous vivons dans une période transitoire de la culture humaine, les anciennes normes, 
critères et valeurs se sont effondrés et les nouveaux n'ont pas encore émergé. Les jeunes 
du monde entier luttent pour former une nouvelle philosophie pour l'ère nucléaire. Ayant vu 
comment la pensée n'est rien d'autre que la mémoire, comment le mouvement mental n'est 
rien d’autre qu'une énergie conditionnée contenue dans le système neurochimique, la race 
humaine n'a pas de temps à perdre à choyer et à vénérer le mouvement de l'esprit et de la 
pensée. Elle apprendra à l'utiliser dans son domaine d'action. Cela doit se faire, il n’y a pas 
le choix, il n'y a pas d'alternative. 

Avez-vous vu le brassage des races et des cultures s'opérer, grâce aux avions ? Les gens 
voyagent désormais d'un bout à l'autre du globe. Ce brassage des races, des cultures, des 
religions et des tempéraments, tout ce qui est dû à l’imbrication économique, à l'imbrication 
des modes de vie, à l'interaction politique, tout cela a desserré l'étau de l'identification à une 
nation, une race ou une religion. Sans nos efforts conscients pour le faire, nous ne sommes 
plus sous l’emprise de ces idées. Nous nous considérons comme des citoyens humains du 
monde. 

Je ne sais pas si vous avez remarqué l'émergence d'une conscience planétaire ? Cette 
conscience n'a pas encore trouvé de langage pour s'exprimer de manière systématique et 
organisée, mais elle se manifeste de cent et une manières différentes dans toutes les parties 
du globe. Il semble y avoir des efforts particuliers menés par des groupes de jeunes, non liés 
les uns aux autres, indiquant qu'un changement dans la qualité de la conscience humaine 
est en cours en raison des implications que la race humaine s'est créées à travers la science, 
la technologie, les moyens de transport et la communication, les médias électroniques, etc. 



36 

Les événements qui ont eu lieu au Moyen-Orient il y a un an auraient explosé en une guerre 
mondiale il y a vingt-cinq ans. Même les événements qui se déroulent en Union soviétique 
auraient explosé en une immense guerre civile, chaos et anarchie. N'avez-vous pas 
remarqué l'intervention du Conseil de sécurité des Nations unies ? Quelle est cette 
préoccupation ? Pour éviter les explosions nucléaires ? Que fait cette conscience 
environnementale ? Oui, il y a des signes de névrose croissante, de violence, de terrorisme 
et de militantisme, ce sont les restes de la civilisation en décomposition, les passéistes qui 
vont s'éteindre sous leur propre fardeau et leur propre charge. 

Je voulais seulement dire que le rapport à la spiritualité, les méthodologies de découverte de 
soi ont changé. Vous n'avez plus besoin d'un Christ ou d'un Bouddha, ce sont les êtres 
humains eux-mêmes qui, par leurs initiatives individuelles et collectives, en toute liberté, vont 
découvrir ce qui est au-delà de la pensée, au-delà du temps et de l'espace, et vivre reliés à 
cela d'une manière sans précédent. 

"Ce que vous dites est très prenant. Mais à la fin de la session, on se sent épuisé. 
Est-ce dû au manque de purification dont vous parlez ?" 

Se pourrait-il que nous ne soyons pas habitués à vivre en profondeur, nous efforçant de 
savoir à chaque instant si nous vivons dans la liberté ou bien passivement à partir d'un 
schéma d'habitude, en nous appuyant sur l'autorité ? Et là, quand on vient dans un camp et 
qu'on passe les matinées ensemble, l'oratrice vous renvoie complètement à vous-même et 
fait travailler dur chacun d’entre vous. 

Ce n'est pas une distribution de mantras, de techniques ou de méthodes. Nous travaillons 
ensemble, regardant les faits psychologiques de la vie, écoutant les mots, regardant les faits 
indiqués par eux, saisissant la vérité qui existe derrière les faits. C'est un dur labeur si l'on 
n'est pas habitué à vivre attentivement, en alerte, mais simplement à passer les jours et les 
nuits à suivre passivement les schémas d'habitudes, de normes et de critères. Alors cet effort 
intellectuel, cet effort de vigilance intense vous fatigue. 

Ici, on ne demande d'accepter aucune théorie, on ne nous donne aucun fast-food spirituel ou 
du précuit, bien que nous y soyons habitués, non seulement sur le plan physique mais aussi 
intellectuellement. Dans la culture consumériste dans laquelle nous vivons, nous sommes 
habitués à recevoir des divertissements précuits, des idéologies précuites, des doctrines, des 
théories. Tout ce que nous devons faire, c'est avaler, consommer, aucune responsabilité de 
penser par nous-mêmes, d'observer, de regarder ou de comprendre par nous-mêmes. 

Mes amis, cette culture consumériste, qui s'étend de la vie matérielle à la vie spirituelle, nous 
a privés du charme de vivre, du plaisir de vivre, de la touche de sacré et de sainteté de nos 
vies. 

Peut-être que ce que nous faisons ici est fatigant : regarder ensemble pas à pas, 
logiquement, les faits de notre vie, les comprendre, et mettre cette compréhension en 
corrélation avec notre vie quotidienne, afin que le parfum du sacré, qui est le souffle de la 
compréhension, qui est la lumière de la clarté, imprègne nos vies. 

Quand on parle de purification on n'utilise pas le terme dans un sens moral de pur ou d'impur. 
On utilise le terme de manière scientifique : un système est impur lorsqu'il contient des 
toxines. Dans notre mode de vie physique, verbal et psychologique, il y a des impuretés, il y 
a des déséquilibres. L'impureté entraîne un déséquilibre, n'est-ce pas ? Alors, on se 
rééduque, en s'asseyant et en disant :"Puis-je découvrir quel genre de nourriture est en 
accord avec mon corps ? Pas ce que j'aime manger, mais ce qui s'accorde avec le corps ! 



37 

Ensuite, tout ce qui convient au corps sera préparé de manière esthétique et saine puis 
donné au corps. Le rapport à la nourriture ne sera pas basé sur l'habitude, sur le 
consumérisme, ce sera un rapport créatif à l'alimentation, un rapport créatif aux besoins du 
corps, à l'exercice et au sommeil du corps. 

Ainsi, vous vous rééduquez dans chaque relation, ce qui conduit à l'élimination des 
déséquilibres, et lorsque l'impureté du déséquilibre est éliminée, il y a purification. La maturité 
est une sorte de purification. La clarté de la compréhension est une sorte de purification. Si 
nous n'avons jamais regardé notre relation avec la nourriture, avec les vêtements, avec le 
sommeil, le type de lit que nous utilisons, alors naturellement il n'y a pas cette vitalité ou il n'y 
a pas la force nécessaire pour explorer ce qui est au-delà de la pensée, au-delà du temps et 
de l’espace. Nous sommes habitués à vivre avec les énergies conditionnées dans le domaine 
du connu. 

Si vous vous tournez vers la méditation, qui permet aux énergies conditionnées d'interrompre 
leur mouvement, vous entrez dans le domaine de la vulnérabilité, de l'exposition aux énergies 
inconnues et inconditionnées contenues dans notre propre corps. Nous avons besoin d'une 
certaine force et d’une certaine vitalité neurologique pour cela. Cette découverte de soi, cette 
compréhension de soi, qui commence par une enquête verbale et une observation non 
verbale, en procédant à une relaxation inconditionnelle, c’est quelque chose que nous 
n'avons pas fait auparavant, et donc peut-être que l'on se fatigue. 

Il semble nécessaire de sortir de toute passivité pour prendre conscience à quel point on vit 
dans des habitudes, de l'habitude de se conformer à l'autorité, de se conformer aux schémas 
existants, de connaître une quantité d'esclavage, le temps passé à vivre machinalement, 
répétitivement. Alors peut-être que la rencontre avec l’importance de l'esclavage créera une 
douleur, une souffrance. C'est le contact avec le contenu de la servitude, la rencontre avec 
la nature de la servitude qui créera le chagrin d’avoir vécu d'une manière distraite, j'ai vécu 
avec le passé. Je n'ai jamais été en contact avec le présent intemporel ou l'éternité. Je vivais 
de seconde main, de troisième main, et je pense que le chagrin, cette souffrance d’avoir 
passé peut-être vingt, trente, quarante ou même cinquante ans dans la passivité, dans 
l'inattention, donnera un coup de pouce à la recherche et générera un élan accompagné d’un 
sens d'urgence. 

Si de telles communications que vous avez vécues ici peuvent induire un sentiment 
d’énergie, alors l'oratrice serait satisfaite. Sinon voyez-vous, lorsque nous allons à des 
rassemblements religieux ou à des camps, et que nous recherchons des choses toutes faites, 
des choses prêtes à avaler, à absorber et à ramener à la maison. Nous recherchons de 
nouvelles autorités. Voyez bien ceci. 

Il y eut une personne (Krishnamurti) qui fit le tour du monde et qui communiquait, dans son 
style, que la découverte de soi ne nécessite aucune autorité, aucune maître, aucun gourou. 
Les gens l’ont écouté et ont dit pas de gourou extérieurement, mais intérieurement, de 
manière inaudible, ils se sont dit pas de gourou à part vous ! Il a dit pas d'autorité, ils ont dit 
pas d'autorité, mais intérieurement pas d’autorité à part vous ! Vous voyez, nous avons si 
peur de la liberté ; nous avons tellement peur de vivre et de la vie. Nous voulons éviter de 
plonger dans le courant des relations sans mécanismes de défense. Nous avons peur de la 
spontanéité, nous avons peur de notre propre intelligence. Mais mes amis, être religieux, 
c'est pouvoir vivre directement, personnellement, de première main, être vulnérable aux 
peines et aux plaisirs, aux honneurs et aux humiliations, aux peines et aux joies de la vie. 

Nous pourrons commettre des erreurs, nous devrons peut-être traverser des échecs, et 
alors ! Nous découvrirons la bonne façon de vivre, les échecs et les erreurs nous 



38 

apprendront, vous savez, il y a beaucoup de plaisir à apprendre sans être enseigné. Être 
religieux, c'est apprendre sans être enseigné. Vous entendez les discours, vous lisez les 
livres, vous discutez avec des amis. Mais finalement c'est vous qui apprenez ? 

Ce n'est pas acquérir des connaissances. Acquérir des connaissances est nécessaire pour 
avoir un emploi et gagner sa vie, ce que nous faisons tous. Mais quand il s'agit de vivre, la 
relation avec son corps, avec la nature, avec les espèces non humaines, avec les êtres 
humains, ça s'apprend par soi-même. Cette procédure d'apprentissage, ce mouvement 
d'apprentissage, quand on se tourne vers soi-même, cela va nous fatiguer au début. J'espère 
que cela ne vous dérange pas trop de vous épuiser et de transpirer un peu, intellectuellement. 

Lorsque nous apprenons, nous découvrons le sens, nous le comprenons et nous vivons notre 
propre compréhension. Il y a de la dignité là-dedans, alors vous devenez un individu, pas 
une personne façonnée par la société. Vous êtes enracinée dans votre propre 
compréhension, dans la liberté et la clarté de la compréhension, votre vie a un nouvel éclat 
de fraîcheur. Vous devenez un véritable individu, celui qui ne sera pas divisé et fragmenté 
par quelque contrainte que ce soit. Alors votre rapport à la vie sera unique. 

Ce ne sera pas la relation avec la vie qu'avaient vos parents, vos dirigeants ou vos 
enseignants religieux, ce sera la vôtre. Être religieux, c'est pouvoir vivre, et vivre implique de 
se mettre en rapport avec tout et tous les êtres qui se présentent à vous, tout ce qui vous est 
lancé, comme un défi lancé par l'intelligence cosmique. Alors vous répondez. Nous aurions 
pu continuer ainsi, mais nous devons nous tourner vers une autre question. 

"Comment faire face à la souffrance en nous et autour de nous, sans nous perdre ?" 

Savons-nous ce qu'est la souffrance ou la confondons-nous avec le chagrin ? Il y a du chagrin 
dans la vie qui ne peut être éliminé ou effacé. Par exemple, dans la vie il y a la mort qui est 
intégrée, vous ne pouvez pas imaginer la vie sans la mort. Naître, grandir, dépérir, mourir, 
c'est la danse de la vie. Comme les individus, les races et les cultures visitent également la 
planète et disparaissent lorsqu'elles ont perdu leur dynamisme. Les espèces visitent 
également la planète, habitent la planète et s'éteignent lorsque leur potentiel est épuisé. 

Or cette mort qui est une séparation irréversible, est douloureuse et il y a du chagrin. Vous 
vivez ensemble depuis dix, vingt ou cinquante ans et en une fraction de temps, la mort brise 
cette relation, supprime complètement la personne de votre vie, vous ne pouvez rien faire. Il 
y a alors du chagrin. La beauté de la vie a en elle cette séparation larmoyante, irréversible, 
et pourtant il faut la traverser. Si vous vous perdez dans l'apitoiement sur vous-même, la 
psychose dépressive ou la mélancolie parce que quelqu'un meurt, alors vous n'avez pas vu 
ce qu'est la vie, comment la mort fait partie de la vie. Vous ne l’avez pas vu ou vous n'êtes 
pas prêt à affronter les réalités de la vie. Le phénomène de mourir, de la mort va être là, donc 
le chagrin ne peut pas être éliminé. Elle concerne toute l'espèce humaine, c’est la danse de 
la vie. 

Ce n'est pas lié à un individu en particulier, ce n'est pas une réaction, c'est une expérience 
comme la chaleur, le froid, l'humidité du climat. Le chagrin est une expérience ; c'est une 
expérience merveilleuse. Vous vous rendez compte du charme du vivre ensemble lorsque 
vous prenez conscience que le vivre ensemble peut prendre fin à tout moment, de manière 
imprévisible. Vivre devient plus beau, plus fascinant à cause de cette imprévisibilité de la 
mort et du fait de mourir. N'est-ce pas ? S'il n'y avait pas de mort et que nous devions vivre 
les uns avec les autres sans fin, la situation ne serait-elle pas critique ? Mes amis, il y a du 
charme et du plaisir à vivre, il y a de la grandeur à vivre parce qu'il y a la mort. 



39 

Passons maintenant au mot souffrance qui a été utilisé dans la question. Supposons que 
vous voyagez dans un pays tropical d'Afrique. Vous êtes allé vous promener et quelque 
chose vous pique la main ou le pied. Il y a de la douleur. C'est un fait physique qui a lieu à 
un moment donné dans le temps, à un endroit donné, très limité par nature, cela a une 
existence momentanée. Ou bien vous avez une maladie, il peut s'agir d'une maladie 
congénitale ou d'une maladie occasionnelle, d'une infection virale ou autre, et il y a de la 
douleur dans le corps. C'est un fait avec lequel il faut vivre. Mais alors comment est-ce que 
je réagis à ce fait ? 

S'il vous plaît, voyez avec moi que la souffrance est une réaction auto-générée face à un fait 
qui est douloureux. Je dis :"Pauvre moi, pourquoi devrais-je être malade alors que je voulais 
partir en vacances ? Et puis je nourris ce sentiment de "pauvre moi", heure après heure, jour 
après jour, et je stimule une continuité qui n'est pas là. La continuité donnée aux réactions 
en les ruminant est un malheur auto-généré. 

Toutes les souffrances psychologiques sont générées par nous à travers nos réactions aux 
faits de la vie. Je dis :"Pauvre moi ! nous étions amis, ou amants, nous vivions ensemble et 
mon ou ma bien-aimé(e) se détourne. C'est un fait douloureux. Il ou elle m’avait transpercé 
le cœur comme une flèche, oh oui. Mais alors pourquoi s'est-elle détournée, pourquoi s'est-
il détourné ? J'ai tant fait pour lui, j'ai tant fait pour elle ! Nous continuons à nous souvenir de 
ce que nous avons fait pour le partenaire et comment il a été ou est ingrat. Nous nous 
attardons là-dessus. Nous n'acceptons pas le fait, intérieurement il y a une résistance au fait, 
un désir de s'éloigner du fait, vouloir que la personne revienne et cela ne se produit pas. La 
personne s'est détournée. Dans ma tête, j'imagine qu'il est revenu. Je continue à le souhaiter, 
et vais dans le passé, ravivant ce qui est mort, ramenant la mémoire, augmentant la 
souffrance. 

Si la pensée ou le souvenir n'assure pas la continuité d'une réaction qui s'est produite à un 
moment donné, par rapport à un fait, il n'y aura pas de souffrance. La souffrance 
psychologique est auto-générée. Être religieux, c'est mettre fin à toute souffrance 
psychologique alors que vous êtes au milieu de la vie et des relations. Je ne peux aider 
personne d'autre à mettre fin à sa souffrance si la souffrance n'est pas terminée maintenant. 
Si vous ne savez pas nager, vous ne pouvez pas aider une personne qui se noie. Vous 
pouvez plonger dans l'eau et, dans vos efforts pour aider un ami, vous vous noierez. Cette 
habitude de souffrir, cette dépendance à la souffrance, cette glorification de la souffrance doit 
cesser avant que l'on puisse aider ceux qui souffrent autour de soi. 

Nous avons fait la distinction entre le chagrin et la souffrance. Le chagrin ne peut pas être 
arrêté. Tant qu'il y aura de l'amour dans le cœur humain, la douleur y sera comme l'inverse 
de l'amour. Tant qu'il y aura une sensibilité non rationnelle, non logique, un sentiment d'unité 
avec la vie, un sentiment d'appartenance à l'ensemble de la vie, le chagrin sera là. L'amour 
et le chagrin vont de pair. La vie et la mort vont ensemble. Le vivre ensemble et la séparation 
coexistent toujours. Mais la souffrance peut prendre fin. Quand on apprend à accepter la vie, 
à lutter contre l'injustice sans créer en soi un complexe de martyr, alors il est possible de 
traverser la dualité du plaisir et de la douleur, la dualité de l'acceptation et du rejet sans jamais 
être contaminé par ce qu'on appelle la souffrance psychique. 

Regardons la souffrance sous un angle légèrement différent. Si vous et moi n'avons aucune 
image de nous-mêmes que nous essayons de projeter dans notre comportement, des 
images que nous voulons que les autres reconnaissent et respectent, si nous n'avons aucune 
image de nous-mêmes - en tant que personne instruite, cultivée, douce, une personne 
religieuse, une personne intelligente, ou autre - y aura-t-il une possibilité d’être blessé ? Y 



40 

aura-t-il une possibilité de souffrir dans une conscience qui n'est pas du tout touchée par 
cette occupation de construction d'images ? 

Chaque fois que je dis que je suis blessé, c'est l'ego qui est blessé, parce que l'ego s'est 
imaginé être d'un certain statut, stature, classe ou caste. Si le mythe de l'ego, qui n’a aucun 
contenu factuel, est résolu et que son existence en tant qu'invention conceptuelle est 
comprise, y aura-t-il de la souffrance ? Il peut y avoir une blessure momentanée quand 
quelqu'un se comporte d'une manière désagréable, indigne ou essaie de vous humilier, il y 
aura une blessure, une piqûre, mais ensuite ça s'arrêtera. Vous vivez complètement la 
douleur de cette blessure, à ce moment-là, puis cela se termine. Nous parlons d'une culture 
alternative, d'un mode de vie alternatif, d'une dynamique alternative dans les relations 
humaines, d'une nouvelle dimension de la conscience. Au lieu de soigner la mémoire, au lieu 
de transférer la blessure à la mémoire sous forme de douleur, si on la vit à ce moment-là et 
qu'on y met fin complètement pour qu'elle ne laisse aucun résidu, aucune cicatrice, y aura-t-
il de la souffrance ? Les êtres humains, qui aspirent à voyager vers Mars, Neptune ou la Lune 
et pensent y établir des colonies, ne devraient pas avoir peur d'explorer de nouvelles 
dimensions de conscience en eux-mêmes, d'explorer une nouvelle culture, une nouvelle 
façon de vivre. 

La souffrance n'est-elle pas liée à l'identification à l'ego, qui n'est qu'une idée ? La souffrance 
a-t-elle un fondement ? La blessure a une base, la douleur a une base, ce sont des 
sensations physiques. Le sens esthétique psychologique est blessé, c'est compréhensible. 
Mais n'est-ce pas la mémoire qui lui donne une continuité ? Si nous apprenons la science de 
la vie dans laquelle nous ne créons pas du tout de nouveaux souvenirs, en apprenant à gérer 
les anciens souvenirs, le passé humain contenu en nous, de manière saine et équilibrée, il 
est possible de mettre fin à la souffrance. 

En ce qui concerne la souffrance physique, il y a des millions et des millions d'affamés sur la 
planète, ils souffrent. Si la personne qui pose la question fait référence à ce genre de 
souffrance, cela peut bien sûr être aidé. Nous devons apprendre à partager les ressources 
de la planète, nous devons apprendre à partager les ressources que nous produisons, les 
produits du travail, du travail humain, non par charité, non comme obligation, mais en 
reconnaissant les droits des êtres humains au partage des ressources. Cette souffrance peut 
être résolue. Si vous apprenez l'art d'aider les gens en devenant infirmière, alors 
médicalement, cliniquement, vous pouvez aider à diminuer la souffrance des personnes 
physiquement et psychologiquement malades. 

Passons maintenant à la dernière partie de la question ? Comment faire face à la souffrance 
sans se perdre ? Qu'est-ce que cela signifie ? Que nous dit l'expression "se perdre" ? Cela 
dit-il sans perdre l'équilibre, sans perdre la raison, sans perdre la paix ? 

N'avons-nous pas vu des infirmières très compétentes à l'œuvre dans les hôpitaux, aidant 
des patients graves traversant des états aigus de maladies mortelles ? Avez-vous observé 
leur comportement ? Ils sont posés, ils rayonnent de paix et de réconfort, ils apaisent les 
patients par leur présence, par leurs regards, la façon de les regarder, par leurs paroles. Ils 
ne s'assoient pas à côté du patient pour se mettre à pleurer, n'est-ce pas ? Oh, pauvre toi, 
comme tu souffres ! Ils n'obligent pas le patient à mettre sa tête sur son épaule et à pleurer. 
Ils donnent de l'assurance. Les pompiers essayant d'éteindre un incendie, les avez-vous 
observés ? Ils peuvent faire leur travail parce qu'ils sont formés. Ils ne se laissent pas 
submerger par ce qu'ils voient. Il est possible d'éprouver de la peine pour la souffrance 
d'autrui, de la ressentir profondément, intensément, tout en conservant son sang-froid, son 
équilibre, sa force. 



41 

Et comme le phare dissipe les ténèbres, perce les ténèbres environnantes, aidant les navires 
à naviguer dans les vastes océans, de la même manière une personne dont la souffrance 
psychologique dans la vie a complètement pris fin et dont la conscience est devenue un 
phare, rayonnant la lumière de l'amour, la clarté de la compréhension et la paix de la 
relaxation, cette personne peut être d'une aide considérable à la souffrance de l'humanité. 
Mais si on a des contradictions en soi, des conflits refoulés, des tensions refoulées ou des 
contradictions ignorées, si on n'est pas entier, si on est divisé ou fragmenté à l'intérieur, alors 
je pense qu'on se perdrait. Chaque fois que l'on doit être témoin d’une souffrance physique, 
psychologique ou trans-personnelle, si l'on est emporté, c'est parce qu'on n'a pas la vitalité 
de tenir sur ses pieds. 

Être religieux, c'est vivre, et vivre, c'est être complètement libéré de la souffrance 
psychologique. Sinon, vivre serait un calvaire permanent. Nous avons vu la peur, comment 
l'inhibition de la peur génèrent la souffrance, tout comme le désir de dominer provoque aussi 
la souffrance. Une conscience libre de peur, une action libre du fardeau et du poids de la 
peur, une action née de votre compréhension, une action sans choix, est la source de 
l’accomplissement. Mes amis, vivre est son propre accomplissement. L'acte de vivre est le 
seul culte que l'on puisse rendre au divin à condition que la vie ne soit pas polluée par la 
souffrance intérieure. La fin de la souffrance psychologique est l'émergence de l'amour et de 
la compassion. 

Avec ces mots concluons ces dialogues. Je remercie chacun d’entre vous pour la 
coopération que vous avez apportée à l’oratrice. Ce n'est que lorsqu'il y a des auditeurs 
qu'un dialogue a lieu. L'écoute est une activité aussi créative que la parole. Ainsi, les 
dialogues ont été possibles grâce à votre participation active. Avec mes sincères 
remerciements à chacun d'entre vous. 



42 

Sommes-nous vraiment vivants 
BOVENDONK 8 septembre 1991 

 
C'est avec une grande hésitation que je me lance dans une communication verbale. J'ai 
parlé au cours de rencontres, j'ai donné des conférences et des camps dans différentes 
parties du monde, pendant les trente dernières années, environ. Mais ceci va être la 
dernière conférence, le dernier séminaire, non seulement en Europe, mais probablement 
dans tous les pays du monde. Surgissent donc une hésitation et un sens aigu de la 
responsabilité alors que je m'embarque pour ce voyage verbal.  
Peut-être y en a-t-il ici, dans cette assemblée, qui m'ont écoutée de nombreuses fois, 
durant les vingt dernières années, et il se peut qu'il y en ait qui viennent pour la première 
fois. À l'intention de ceux qui viennent pour la première fois, j'aimerais préciser que ces 
rencontres sont des explorations verbales. Ce sont des explorations en commun (orateur 
et auditeurs) pour découvrir le sens de la vie, le mystère qu’est cette action de vivre, 
l'essence des relations personnelles et bien d'autres aspects significatifs de la vie sur 
cette planète. 
Donc, s’il vous plaît, ne traitez pas ces communications comme des conférences ou des 
discours intellectuels. Il n’y aura pas le type de relation entre un orateur actif et des 
auditeurs passifs. Il y aura une aventure commune. L’orateur regardera les faits et 
partagera, à l'aide de mots, ce qu'elle a perçu ; et les auditeurs, en écoutant ces mots, 
devront regarder les faits qu’ils expriment. À moins qu’il n’y ait cette participation créative 
de la part de l'orateur et des auditeurs, il n'y aura pas de dialogue, il n'y aura pas de 
communication, il n'y aura pas d'exploration commune. Nous chevaucherons les mots 
(par le canal verbal) et les utiliserons pour observer les faits psychologiques qu'ils 
expriment. J'espère donc que vous vous joindrez à moi dans cette exploration. Nous ne 
sommes pas venus ici pour recevoir une stimulation intellectuelle ou une distraction 
émotionnelle. 
Il y a eu une période dans la vie de la famille humaine globale, peut-être entre 1945 et 
1975 (ou 1980) où les gens ont pu s'adonner au luxe des études académiques ou 
théoriques, à la théologie, à la philosophie, aux sciences orientales et aux pratiques 
spirituelles, etc. Mais le monde dans lequel nous vivons, le contexte auquel nous sommes 
confrontés, c'est quelque chose de tout à fait sérieux. Nous n'avons pas le temps de nous 
adonner aux abstractions, car la situation sociale, politique, économique, change 
pratiquement à chaque heure, le contexte de notre vie, le style de notre manière de vivre, 
change aussi chaque jour, à cause des développements fantastiques dans le domaine de 
la science et de la technologie : sciences physiques, sociales, et progrès technologique. 
L'emploi du temps quotidien change avec chaque nouveau gadget entrant dans la maison. 
Les médias électroniques, qui vous tiennent compagnie dans vos heures de veille, 
affectent la chimie et la neurologie de l'être humain.  
Quand on doit travailler ensemble pendant des heures avec les ordinateurs ou de tels 
gadgets électroniques, ils exercent vraiment une influence, non seulement sur l'organisme 
biologique, mais aussi sur l'organisme psychologique et son fonctionnement. Donc, nous 
regarderons ensemble les faits de notre vie quotidienne, nous nous poserons des 
questions avec l'austérité, l'absence de complaisance d'un savant. Nous nous poserons 
des questions sur la validité de nos croyances, non seulement religieuses, politiques ou 
économiques, mais aussi sur nos croyances psychologiques, sur nos superstitions etc. 
C'est là ce qu'implique le mot "exploration". Et ne soyons pas effrayés si nous traitons des 
bases de la vie, des fondements de la vie.  
Nous pourrions amorcer nos questions en nous demandant si nous sommes vivants, si 
nous sommes éveillés, si vraiment nous vivons, ou bien si nous sommes dans l'illusion 



43 

d'être éveillés, conscients et vivants. J'espère que nous ne sommes pas gênés par le fait 
que je commence par ces questions fondamentales. Nous avons à notre disposition à 
peine cinq ou six jours, et nous envisagerons la vie de toute la famille humaine, la vie du 
monde en nous, en vous et en moi. 
Donc, sommes-nous vraiment vivants ? Qu'est-ce que vivre ? Où commence la vie ? 
Commence-t-elle avec la conscience de ce qui nous entoure ? Commence-t-elle avec la 
conscience du corps, des organes des sens, de leurs mouvements ? Et comment entrons-
nous en contact avec la vie autour de nous ? Quand nous prononçons le mot "vie" que 
signifie-t-il pour nous ? Signifie-t-il la maison, l’appartement, le cottage, la chambre où je 
vis ? L'agglomération, la ville, le pays où je vis ? Les structures politiques, économiques 
dans lesquelles je travaille ? Quand nous prononçons le mot "vie", cela signifie-t-il le 
monde fait par l’homme ? Signifie-t-il le monde matériel, aux niveaux biologique et 
physique, avec lequel on peut entrer en contact par les organes des sens ? 
Qu'est-ce que la vie ? Et qu'est-ce que le fait de vivre ? Le mot "vie" signifie-t-il la 
connaissance, les idées, les théories dont nous avons hérité, que nous avons acquis ou 
cultivé et avec lesquelles notre esprit se plaît à jouer tout le temps, verbalement ou non ? 
Qu’est-ce que la vie ? De quoi sommes-nous conscients ? Est-ce que le physique, le 
matériel, le visible, le tangible d’une part et le monde de la connaissance, des idées et 
des théories - ce monde fait par l'homme -, d'autre part, sont séparés ? Sont-ce des entités 
ou des unités compartimentées ? Le sensuel et le psychologique constituent-il la totalité 
de la vie ? Ou y a-t-il quelque chose de plus dans la vie que ce dont nous sommes 
conscients, à quoi nous sommes éveillés ? Je me demande si nous nous sommes 
vraiment posé cette question. 
Supposons, dans l'intérêt de notre dialogue, que nous sommes conscients du monde 
matériel qui nous entoure, que nous sommes conscients de la terre, du ciel, du système 
solaire, du royaume végétal, du royaume animal, que nous sommes conscients de la vie 
que l'homme n'a pas créée. Elle a des formes, des couleurs et des qualités innombrables, 
mais elle n'a pas été créée par les hommes. Elle existait avant que l’espèce humaine 
n'apparaisse sur cette planète. Elle n'a donc rien à voir avec la pensée humaine, avec la 
philosophie humaine, la théologie ou les doctrines. C’est quelque chose qui s'est 
autogénéré. Elle semble avoir sa propre source d'intelligence qui entretient une variété 
innombrable d'expressions, de comportements, dans l'harmonie et en un ensemble 
ordonné. Sommes-nous conscients de cela ?  
Et comment tendons-nous la main vers ce monde qui n’a pas été créé par l’homme ? 
Comment percevons-nous ce phénomène de la vie qui s’est générée elle-même, qui se 
maintient et se règle elle-même ? Et cela est devant nous, prouvant l’existence d’énergies 
variées, nous exposant leurs danses et leur interaction. À chaque seconde de la vie, 
l’interaction continue. Comment cela est-il perçu ? Parce que la perception semble être le 
fondement du contact et de l’interaction. 
Percevons-nous ce phénomène de la vie autour de nous ? ce phénomène accessible à 
nos organes des sens ? À l’aide de mots, de noms, d’adjectifs, de critères, de normes, 
d’une structure des valeurs, est-ce que notre perception, est-ce que l’action de percevoir 
porte en elle tout cet attirail ? Tous ces noms, ces mesures, ces valeurs ? Quand nous 
examinons ces noms, ces symboles, ces mesures, ces idées, nous ne regardons pas la 
vie.  
Pour avoir un contact personnel, de première main, avec ce qui est, n’est-il pas nécessaire 
que notre vue soit purgée de la connaissance ? Autrement, notre perception et notre 
contact, notre réaction, notre utilisation des choses soi-disant matérielles seront 
empêchés par les théories, par les descriptions, les définitions et les valeurs attachées à 
ces perceptions. Il n’y aura pas une immédiateté de contact, et de ce fait, il ne pourra pas 
y avoir d’interaction entre cela qui est et nous-mêmes. Comme je le disais, il y a quelques 



44 

minutes, nous plongeons dans les eaux profondes des questions fondamentales qui 
peuvent en étonner certains, mais qui semblent être extrêmement importantes, et cela 
dans le but de rencontrer les défis qui nous attendent dans la vie quotidienne. 
La perception porte en elle le mot, le nom, la mesure, la valeur, rapporte la sensation 
faussée par la connaissance et génère une réaction conditionnée par la culture et 
l’éducation reçues. Où est alors le contact avec la vie ? N’allons-nous pas répétant, 
propageant, perpétuant la connaissance humaine qui a été là pendant des milliers 
d’années ?  
J’espère que vous verrez qu’aucun mot ici n’est prononcé dans un sens péjoratif. Le 
processus qui consiste à nommer et à identifier, à reconnaître, à mesurer, à évaluer (tout 
ce qui est l’essence de la civilisation humaine, du développement et de la culture) est 
respecté, autant par l'orateur que par vous-mêmes. Mais, comme un savant travaillant 
dans son laboratoire, nous travaillons ici et nous mettons en question la validité de notre 
confiance en la perception qui est elle-même polluée par la connaissance, qui est limitée, 
qui vous donne des renseignements sur un objet, même après que vous l'ayez regardé 
avec vos yeux. Ce que vous tirez de cette perception, c'est une information, un 
renseignement venant de l'héritage du passé ou d'une connaissance acquise. Notre 
contact avec le merveilleux phénomène de la vie matérielle auto-générée, se maintenant 
elle-même au niveau matériel, au niveau physique, est donc un contact indirect, un 
contact de seconde main, qui est gêné par la connaissance et l'expérience de nos 
ancêtres. S'il vous plaît, voyez bien cela avec moi. 
Si le fondement de la relation, le fondement de l'interaction entre ce qui est et nous-
mêmes n'est pas corrigé, alors je me demande si nous ne rencontrerons jamais le 
phénomène appelé vie. Nous serons satisfaits en appelant un arbre "arbre", alors que 
nous ne rencontrons pas cet être qu'est l'arbre. Nous serons satisfaits en appelant la terre 
"terre" bien que n'étant pas conscients du fait que la terre est un être comme vous et moi, 
qui a une vie organique, une intelligence, comme nous semblons en avoir. Alors, les 
rivières, les océans, les montagnes, les oiseaux, les animaux seront regardés comme des 
objets utiles à nos besoins physiques, à nos bons vouloirs psychologiques, à nos 
ambitions, à nos désirs de domination et de possession. Et les relations de l'humanité 
avec la nature sont empoisonnées par ces motivations.  
Ne l'avons-nous pas vu dans la civilisation industrielle que nous avons construite dans 
les cinquante ou soixante-quinze dernières années, comment nous avons dérangé 
l'équilibre de l'environnement, l'équilibre écologique et l'harmonie, comment nous avons 
pollué les océans, les rivières, l'atmosphère, la couche d'ozone ? Ce ne sont pas des 
problèmes écologiques ou d’environnement : ils révèlent une crise de la culture humaine. 
Ils indiquent que, peut-être, toute la civilisation devra être démantelée. Le fondement des 
relations avec la nature ou avec le phénomène de la vie devra passer par une énergique 
transformation qualitative, si la planète doit survivre et si l'espèce humaine doit survivre. 
Sans parler de la question de vivre en harmonie, dans l'amitié etc. 
Donc, mes amis, peut-être que nos perceptions sont fragmentaires quand nous regardons 
un soi-disant objet (qui n'est pas un objet, mais qui est un compagnon de vie). Tout ce 
qui existe sur la planète ou peut-être sur d'autres planètes, ce sont des compagnons ; ils 
sont là pour partager la vie avec nous, et nous sommes ici pour partager la vie avec eux. 
Non pas les exploiter. Non pas les traiter d'une manière cruelle, indécente, inhumaine. 
Nous nous sommes réduits à être une race de pillards de la planète. Comment pouvons-
nous parler de religion et de spiritualité si nous ne transformons pas la qualité de notre 
perception et la texture de notre contact avec ce qui est autour de nous ? 
Je voudrais donc partager avec vous, dans cette causerie d'introduction, le sentiment de 
la nécessité d'une purification : purifier la perception, purger la perception du mot, purger 
la perception du savoir qui divise en fragments Et de ce fait, la perception du tout, de 



45 

l’interrelation (puis-je utiliser le mot de la "divinité de la vie"), nous échappe. La sainteté 
de la vie nous échappe. Donc, la perception est le fondement du contact et de chaque 
relation qui implique une interaction des énergies. Et pendant que nous sommes 
ensemble, nous chercherons et nous verrons s’il est possible de libérer la perception de 
cette activité fragmentaire et de le faire dans une telle qualité que, même à travers les 
organes des sens, alors que nous tendons la main vers le particulier, la perception nous 
rende conscients de l'interrelation entre ce particulier et la totalité de la vie, le tout de la 
vie, l'indivisibilité, l'unité de la vie. 
Ce que nous appelons le matériel, le sensuel, le visible, c'est, pour parler clairement, de 
l'énergie. C'est ce que les sciences physiques nous ont expliqué, ont vérifié pour nous : 
que la matière n'est rien d'autre que de l'énergie solidifiée. Donc, quand nous sommes en 
contact avec le matériel, le physique, le sensuel, nous sommes en contact avec des 
énergies. Et ces énergies sont le parfum de la divinité, ou de l'ultime réalité de la vie : 
énergies bienfaisantes s'exprimant elles-mêmes par la fertilité de la terre, l’électricité des 
eaux, l’énergie solaire etc. 
Sommes-nous conscients de ces énergies aujourd’hui ? J'ai bien peur que non. Nous ne 
sommes pas conscients de ces énergies, de ce don si précieux de la vie, indispensable 
à notre vie. C'est pourquoi nous disions :"Sommes-nous vivants ? "Si vivre c’est être relié, 
et si pour être relié il est nécessaire de percevoir, d'être conscient de, en contact avec, et 
puis de réagir, alors, bien sûr, nous avons manqué quelque chose. À la poursuite de la 
connaissance de la vie, à la poursuite de la connaissance du prétendu monde matériel, 
nous avons manqué ce contact vivant avec l'essence de la vie. 
L'énergie, c'est l'essence de la matière, une énergie qui toujours change, qui jamais n'est 
statique. Sur ce point, nous reviendrons plus tard. Donc, du matin jusqu'à la nuit, nous 
sommes entourés par d'innombrables énergies qui se présentent devant nous sous des 
formes diverses, des couleurs, des parfums etc. Mais nous ne sommes pas conscients 
de leur proximité. Nous cherchons le plaisir à travers le contact et cette quête, cette 
recherche du plaisir nous a handicapés psychologiquement, parce que la vie autour de 
nous est un moyen en vue d'une fin, pour nous procurer du plaisir. Alors, il se peut que 
nous fassions une promenade dans les bois, pour le plaisir, ou peut-être dans un but de 
santé, mais non pas pour être dans la compagnie du bois, en compagnie des oiseaux, 
des arbres, de l'herbe. À moins qu'il n'y ait cette conscience, il ne peut y avoir d'interaction 
et à moins qu'il n'y ait cette interaction, mes amis, il ne peut pas y avoir de vie commune. 
Nous coexistons sur cette planète avec des êtres innombrables, mais la coexistence, ce 
n'est pas la vie commune, la vie ensemble. La coexistence ne conduit pas nécessairement 
à un partage de la vie. 
Donc, si notre préoccupation c'est la vie, si nous sommes intéressés par le fait d'être 
vivants, si nous sentons que c'est une bénédiction d'avoir des yeux pour voir et des 
oreilles pour entendre, alors je pense que nous devrons sonder le secret qui consiste à 
purger la perception de toute notre connaissance. Cela n'implique pas, cela ne signifie 
pas que, quand j'ai soif, je ne doive pas me tourner vers un verre d'eau ou que je ne doive 
pas faire du jardinage ou travailler dans ma ferme. Je m'occuperai du particulier en tant 
que particulier, mais je serai conscient du fait que ce particulier est tout autant une 
expression de la vie que, lorsque je me considère moi-même comme une expression de 
la vie. Mes amis, ce que j'essaie de dire, c’est que le cosmos tout entier est notre 
demeure. Non pas la maison, l'agglomération, la ville, les Pays-Bas, l'Angleterre, la 
Pologne, la Finlande. Pas même la planète, mais le cosmos tout entier. Nous sommes 
reliés organiquement aux énergies en interrelation, nous sommes reliés organiquement à 
tous les êtres qui sont autour de nous, dans la compassion. 
La deuxième dimension de la vie autour de nous, c'est le monde fait par l'homme, la 
société, les nations, les gouvernements, les états, les structures socio-politico-



46 

économiques, les institutions, les relations humaines structurées : familles, organisations, 
institutions etc., les idéologies, les théories. C'est un monde fait par l'homme. Il commence 
par une idée, un concept, il commence par un mot et il se termine par la construction de 
structures : une structure de la pensée, une structure sociale, une structure économique, 
des structures technologiques. Ainsi, le monde fait par l'homme est un monde structuré.  
Il y a des êtres, des interactions, il y a une totalité, une interrelation. Mais ici, dans le 
monde fait par l’homme, tout est structuré. S'il vous plaît, voyez bien cela. Parce qu'une 
société, une société humaine globale a été possible grâce à l'exercice d'une structure, 
grâce à des constructions, en les arrangeant, en les organisant avec l'aide de la 
législation, des milices etc. 
Au niveau physique, donc, nous sommes avec la vie non structurée. Nous pouvons 
essayer de lui imposer et de greffer sur elle la structure de nos idées et de nos concepts, 
mais ils ne s'y plient pas. Vous ne pouvez pas emprisonner ou capturer la nature libre, la 
nature auto-générée, dans le cadre de vos idées et de vos concepts. Elle a sa propre 
source d'intelligence, elle a son ordre intérieur propre et son harmonie, et cela défie tous 
les efforts que l'homme peut faire pour l'emprisonner. 
Mais le monde fait par l'homme est un monde de structures. C'est peut-être quelque chose 
d'inévitable, mais ces structures sont un très bel aspect du développement humain. 
Durant la semaine que nous allons passer ensemble, nous essaierons de voir où 
commence cette affaire de structuration, comment l'humanité est arrivée à cette activité 
d'idéation ou de conceptualisation, pour réduire une expérience concrète à une idée 
abstraite, fondre ces idées ensemble, construire et organiser une pensée, et développer 
une idéologie, découvrir un code de conduite, mettre en œuvre ces idéologies, etc. 
Systématiquement, les structures de la société humaine se sont développées, et cela à 
travers d’innombrables siècles. Comment traiter avec cela ?  
Comment sommes-nous conscients ? Sommes-nous conscients de toutes ces 
complexités ? Sommes-nous conscients de ce qu'est la pensée et de la façon dont elle 
fonctionne et opère en nous ? Il y a en nous toute la connaissance et l'expérience 
humaines. Sont-elles dans quelque organe particulier ? Ou est-ce quelque chose 
d'imprimé dans l'être tout entier ? Et l'organisme tout entier est conditionné par la pensée, 
la connaissance et l'expérience humaines. Si cela est imprimé dans notre être tout entier, 
cela n'implique-t-il pas - ou cela n'impliquera-t-il pas - que ce que nous appelons notre 
activité mentale, ce que nous appelons pensées, sentiments, volonté, réactions, n'est 
qu'un jeu répétitif dont nous avons été nourris, qui est provoqué par le contact sensuel, 
et qui va se répétant. La pensée et le mouvement mental sont-ils seulement une répétition 
mécanique de l’héritage ? Est-ce cela la connaissance ? La connaissance, alors, est-elle 
le passé ? Et qu'est-ce qui a l'autorité de cette connaissance ? Qu'est-ce qui a l'autorité 
de ce conditionnement qui s'impose à nos vies ?  
De même que nous nous relions à la vie physique auto-générée à l'aide des mots et des 
idées, nous relions-nous les uns aux autres sous l'autorité des pensées et des concepts, 
des définitions, des descriptions et des cadres : ce qu'un mari devrait faire, ce qu'une 
femme devrait faire, ou une petite amie... et ce qu'est la sexualité ? Est-ce que nous 
comptons sur l'autorité des structures mentales, des valeurs, des critères du bon et du 
mauvais, du péché, de la vertu, sur la description de la jalousie, de la haine ou de la 
colère ? Nous basons-nous sur les noms et identifions-nous le mouvement des énergies 
dans notre corps avec les noms que nous avons collectionnés ? S’il vous plaît, travaillez 
avec moi. Nous sommes ici, dans ce beau lieu de retraite pour quelques jours afin de 
travailler ensemble. C'est une question de relation humaine.  
Alors que nous avons habité le globe pendant vingt siècles, il ne nous a pas été possible 
de vivre en paix et en harmonie avec nous-mêmes, c'est-à-dire avec les énergies qui 
opèrent à l'intérieur de nous, ni de vivre dans l'amitié et en coopération avec les autres 

http://p%C3%A9ch%C3%A9.de/
http://noms.et/


47 

êtres humains, même avec la famille ou la société. Pourquoi en est-il ainsi ? Il n'a pas été 
possible à l'espèce humaine de se libérer de la violence (ne sommes-nous pas environnés 
par la violence ?), du militantisme, du terrorisme, de la guérilla à bas prix. 
Où que nous nous tournions, il y a de la violence, de plus en plus de violence dans la vie 
quotidienne, de plus en plus de démonstrations d'irritation et de contrariété, de colère, 
d'amertume, etc. dans notre vie quotidienne. Pourquoi les relations humaines ont tourné 
à l'aigre en dépit de tant de religions, de tant de philosophie ? Qu'est-ce qui manque qui 
fait que la connaissance ne nous permet pas de nous relier convenablement les uns aux 
autres ? Pourquoi n'avons-nous pas trouvé le secret pour nous relier les uns aux autres 
dans l'harmonie, dans une psychologie d'amitié et de coopération ? Pourquoi y a-t-il 
toujours ce désir de s'affirmer, d'être agressif, de dominer ou de dépendre de quelqu’un ? 
Donc, il me semble qu'en dépit de toute la connaissance, de la vaste connaissance dans 
tous les domaines de la culture, en ce qui concerne les relations humaines, l'espèce 
humaine a échoué. 
Alors, voulons-nous changer la qualité de, nos relations ? Voulons-nous échapper à la 
psychologie de la confrontation, de la défiance, de la détresse et de la peur les uns des 
autres, de l'hypocrisie, de la tromperie ? Voulons-nous échapper à toute cette saleté 
(saleté psychologique) et aller vers la dimension d'une relation épurée ? C'est là la 
question. La crise à laquelle l'espèce humaine doit faire face est une crise culturelle. C’est 
une crise de crédibilité du savoir et de La pensée. C'est une crise de la crédibilité au sujet 
de toutes les théories à propos de la divinité. Si nous n'éprouvons pas de peur à 
considérer cet aspect psychologique, nous explorerons ensemble si nos relations peuvent 
être purgées de cet esclavage de la connaissance et peuvent croître dans la spontanéité 
qui est le parfum de l'innocence, dans l'amitié, qui est le parfum d'une psychologie 
coopérante, etc. 
Nous devrons découvrir ce qu'il y a de plus en nous, outre la capacité de penser, car nous 
coexistons avec les ordinateurs, nous vivons avec eux. L'ère de la robotique n'est pas 
loin. Donc, qu'est-ce que l'homme a en plus ? Où est le secret de la vie ? Nous ne disons 
pas que les ordinateurs sont vivants. Ils ont différentes parties, software, hardware, 
cerveaux électroniques assemblés, puces de silicone ou autres matériaux. Vous les 
nourrissez d'informations. Ils interprètent, peuvent décoder l'information et en tirer des 
conclusions. Diriez-vous pour autant :"ils sont vivants" ? Alors, qu'y a-t-il de plus en nous 
qui nous permet de déclarer que nous sommes vivants et qu'ils ne le sont pas ? 
Finalement, mes amis, bien que nous commencions avec la perception sensuelle et le 
contact avec le physique et que nous continuions avec le monde, fait par l'homme et les 
interactions avec les structures, il semble y avoir une dimension de vie qui n'est ni 
physique, ni psychologique. Le désir ardent de liberté dans chaque cœur humain, le désir 
d'amour, de paix dans chaque cœur humain ne sont reliés à aucun instinct biologique, à 
aucune pensée humaine ; ils ne sont pas une partie de la connaissance. Il semble donc 
y avoir une dimension trans-psychologique. On utilise le terme"trans-psychologique", 
mais s'il se trouve que nous rencontrions quelque autre expression, nous la prendrons et 
poursuivrons notre chemin. 
En dépit des témoignages sur l'événement qu'est la mort (témoignages de gens en train 
de mourir), sachant parfaitement que nous devrons mourir un jour, de quelque manière, 
quelque part, pourquoi y a-t-il un sentiment non verbalisé d'immortalité, d’éternité ? 
Pourquoi y a-t-il quelque chose dans chaque cœur humain qui défie cette idée de la mort ? 
On sent qu'on ne fait qu'un avec quelque chose qui ne meurt pas, on éprouve un 
sentiment de jeunesse éternelle. Donc, ce désir ardent de perfection, ce désir de pureté, 
ce désir d'amour et de paix inaccessible à toute obstruction ne sont jamais nés de la 
pensée, pas plus que des instincts biologiques, ils semblent être des fleurs venant d'un 
lieu auquel nous ne pouvons pas donner de nom. 

http://partie-.de/


48 

Pourquoi la beauté engendre-t-elle une telle joie, différente du plaisir ? Par une belle nuit, 
si vous faites une promenade et voyez la beauté de la lune, cela vous donne de la joie. 
Vous n'allez pas rapporter la lune à la maison dans votre poche. Par un jour d'hiver, assis 
dehors dans le jardin, le fait d'être baigné dans la chaude lumière du soleil vous donne 
de la joie. Il y a là une sensation de plaisir, mais aussi plus que cela. Il y a une sorte de 
joie quand vous vous baignez dans un lac, dans une rivière ou dans l'océan. Donc, il me 
semble que la possibilité de joie et de chagrin, d'amour et de compassion, de liberté 
inconditionnelle, etc. indique qu'il y a une dimension qui n'est ni physique, ni 
psychologique.  
Pour vivre, il semble nécessaire d'être ouvert à ces dimensions, d'être conscient de leur 
interrelation et d'œuvrer avec cette conscience au niveau du particulier, du sensuel ou du 
psychologique. Voyez-vous combien la vie est une chose belle et complexe ? Elle 
demande la simultanéité d'un éveil aux trois dimensions. Il se peut qu'il y en ait plus, mais 
pour les besoins du dialogue, nous en énumérons trois : le physique, le psychologique et 
le non psychologique. C'est seulement quand il y a cet éveil intérieur aux trois et à leur 
interrelation, quand il y a une conscience du particulier et un éveil au tout que, je pense, 
il devient possible de percevoir le particulier à la lumière du tout, de toucher le particulier 
avec l'éveil au tout, et d'enrichir cette relation. 
Donc, ce soir, nous nous sommes posé ces questions :"Sommes-nous vivants ? Qu'est-
ce que la vie ? Comment sommes-nous en contact avec elle ? Y a-t-il une interaction 
entre la vie et nous-mêmes ?"Dans cette causerie d'introduction, ce dialogue, cette 
communication, nous avons essayé de déployer le canevas sur lequel nous allons 
travailler la semaine prochaine, à partir de demain matin. 
C'est donc une enquête ouverte, une exploration de la vie, à laquelle vous participez 
activement. Je vous remercie tous pour votre coopération et votre écoute de ce soir. 

http://%C3%A9veil.au/


49 

La dimension de l’observation 
BOVENDONK 9 septembre 1991 

 
Nous avons vu hier que notre contact avec la réalité commençait par la vue. Je me demande 
si nous avons regardé soigneusement cette action de voir, et si nous avons saisi le mystère 
qui se trouve derrière. 
Nous sommes nés-avec l'énergie qui opère par les yeux, et nous l'appelons faculté de voir. 
Quand elle opère par les oreilles, nous l'appelons audition. Quand elle opère par le nez, nous 
l'appelons odorat etc. Et si elle opère par les poumons, nous l'appelons respiration. La vue, 
l'audition, l'odorat, la respiration ne dépendent pas de notre volonté ou d'un choix. Ce sont 
des mouvements organiques holistiques. J'espère que vous avez bien vu cet intéressant 
phénomène. 
Au moment où nous sommes éveilles et où les yeux s'ouvrent, la vision se produit. Quel 
fantastique phénomène que cette énergie organique qui s'exprime par les yeux vers ce qui 
nous entoure ? C'est l'organisme qui voit, c'est l'organisme qui entend, qui sent, c'est 
l'organisme qui bouge. Que le mouvement soit celui de l'inspiration ou celui de l'expiration, 
ou celui que vous appelez marche, ou le mouvement des mains etc. C'est un mouvement 
organique, un mouvement holistique. Ce n'est pas un mouvement de parties séparées.  
Si une partie d'une machine ne fonctionne pas correctement, vous réparez cette machine. 
Mais est-ce que cela se passe ainsi en nous ? Les membres du corps ne sont pas des parties 
de notre corps. Le corps n'est pas une totalité : c'est un tout mystérieux, indivisible qu'on ne 
peut fragmenter.  
Le tout de la vie se manifeste dans une forme humaine et l'énergie, la sensibilité, l'intelligence 
contenues dans cet organisme humain fonctionnent par l'intermédiaire des organes des 
sens. Donc le fait de voir est un mouvement, organique, involontaire, holistique. Y a-t-il une 
division impliquée dans cette action de voir ? Ce mouvement naît-il de la dualité (un sujet, un 
objet) ou est-ce une interaction naturelle, spontanée, entre différentes expressions de la vie 
? Il est vitalement nécessaire de regarder les soi-disant activités des sens et de comprendre 
l'essence de leur fonctionnement.  
Si quelque chose ne tourne pas rond dans le corps, l'énergie de la vue s'en trouve affectée, 
n'est-ce-pas ? Si une personne souffre de constipation chronique ou de quelque trouble de 
l'estomac, la qualité de la vue s'en trouve affectée. Si l'organisme souffre de diabète ou 
d'hypertension, les qualités de l'audition et celle de la vue ne sont pas seulement affectées: 
elles peuvent même être endommagées, n'est-ce pas? Si quelqu'un souffre de colère 
chronique, la chaleur générée par cette colère affecte la vue. Si une personne souffre de 
jalousie ou de peur, l'inhibition due à la peur affecte la circulation de l'énergie, qu'elle agisse 
par les veux, les oreilles, ou une autre partie du corps. La créativité de l'énergie est bloquée 
s'il y a quelque désordre que ce soit dans un quelconque membre du corps ou un quelconque 
organe des sens. 
Je ne sais pas si je réussis à partager avec vous l'idée que le mouvement des énergies au 
travers des différents organes des sens avec lesquels nous sommes nés, sont des 
mouvements holistiques. Et l'interaction entre ce qui nous entoure (la vie au niveau physique) 
et ce qui existe en nous peut se produire spontanément, ces deux parties s'enrichissant l'une 
l'autre, sans que la conscience intervienne à quelque niveau que ce soit. C'est ce qui se 
passe avec la vue quand le fait de voir devient l'action de regarder. Peut-être que, au 
commencement de la civilisation, l'idée d'une entité prenant la direction de ces énergies, les 
contrôlant, les réglant, les exploitant, a frappé le cerveau humain, c'est-à-dire l'idée d'un 
"moniteur", ce que vous appelez" la conscience du JE". Vous l'appelez "le moi", "l'ego". Donc, 
bien que l'organisme voie holistiquement, le "je" regarde. Maintenant, le "je", le "moi", le "self" 



50 

utilise la vue pour quelque motivation. L'eau est vue, mais le "je" regarde, cherchant un verre 
d'eau (le je, le moi, le self) les sons sont entendus, mais le "je" écoute la musique. 
Donc quand l'idée d'une surveillance est introduite dans le processus de développement de 
la civilisation, l'interaction se trouve limitée. Elle est limitée par le besoin, et le besoin crée 
une obligation, une compulsion cour se relier au particulier. La vue peut ne pas être reliée 
au particulier. La particularisation du tout de la vie qui nous entoure devient une nécessité, 
à cause de nos besoins physiques et des compulsions. Mes besoins me font chercher un 
morceau de pain, un verre d'eau, me font chercher une personne particulière. L'interaction 
des énergies parmi les êtres, parmi les expressions variées de la vie, est maintenant, 
limitée par les besoins qui font partie de la destinée de l'espèce humaine. 
Nous devons vivre dans le cadre des limitations, et elles ont leur beauté. Donc, quand le 
"je" veut se relier à une forme particulière de vie, à. un objet de vie particulier alors l'action 
de voir se convertit en action de regarder. C'est une action de voir soutenue, née d'un 
besoin, d'une compulsion. Vous cherchez une personne, une chose, et, quand le besoin 
est satisfait, cette action de regarder se termine. Elle a un commencement et une fin. Elle 
est circonscrite par les besoins, les compulsions ou les motivations. Si cela est clair, 
voulez-vous continuer avec moi ? Nous entreprenons un voyage verbal. Nous sommes 
des explorateurs de la réalité et nous devons naviguer à travers l'héritage de la 
connaissance et apprendre à regarder les faits, de telle sorte qu'ils nous révèlent la vérité 
cachée en eux (sous eux et en eux). 
L'action de regarder, c'est donc l'action de voir mais une action soutenue, née d'un besoin, 
d'une compulsion ou d'une motivation. Quand l'action de regarder devient-elle celle 
d'examiner ? Nous étudions ensemble ce matin les nuances de la perception, les aspects 
divers de la perception. Pour que la perception soit libre, qu'elle soit libérée de la 
connaissance, si elle doit être purgée de la pensée et du mot, nous devrons tout d'abord 
comprendre ce qu'est la perception, ou au moins ce qu'elle signifie pour nous dans ce 
séminaire. 
Quand quelqu'un regarde attentivement, son action est une action soutenue, dans un but 
qui peut être individuel, collectif ou de groupe. Pour effectuer une recherche en sciences 
physiques ou en sciences sociales, vous regardez avec attention. Vous examinez. Vous 
ne réagissez pas encore avec émotion. Vous enregistrez le mouvement de ce qui est ainsi 
examiné, sans y réagir émotionnellement, sans l'accepter ou le rejeter. Vous savez ? Vive 
attention ; vigilance... Voir, regarder, examiner. Donc l'action de regarder avec attention, 
de porter un regard soutenu, est aussi conditionnée et limitée - pas nécessairement- par 
une motivation personnelle, mais par une motivation humaine. Le besoin peut ne pas être 
physique, il peut être intellectuel. Ce peut être le besoin de connaître un objet, de 
connaître une chose, une expression de vie etc. 
Si nous avons vu clairement, bien que brièvement, la différence entre les actions de voir, 
de regarder et d'examiner, nous remarquerons que, dans l'action de regarder et dans 
celle d'examiner, la pensée joue un rôle très important. Dans le fait de voir, l'action de 
nommer n'est pas inévitable. Identification ou connaissance, comparaison ou évaluations 
ne sont pas inévitables dans l'action de voir. La vue embrasse la vie dans son ensemble, 
dans son interrelation. Mais quand je regarde quelque chose, je regarde une expression 
particulière que je n'ai pas détachée, que je n'ai pas isolée du reste de la vie ; mais 
pourtant je regarde sa particularité. Quand je regarde attentivement une particularité, je 
la regarde dans le but de l'étudier, de l'analyser, de la disséquer, dans le but de l'utiliser 
pour un avantage humain. Le processus qui consiste à nommer, à identifier, à évaluer et 
à estimer entre en jeu quand commence l'action de regarder et de regarder avec grande 
attention. Et c'est ainsi que la civilisation humaine a fleuri.  
Les langues, les beaux-arts, les sciences sociales n'auraient pas pu se développer si 
l'ingéniosité humaine ne s'était pas exercée sur ce processus qui consiste à nommer, à 



51 

connaître, à identifier, à évaluer. Ces activités abstraites, ces moyens merveilleux pour 
se relier au particulier, c'est la substance de la civilisation humaine. C'est ainsi que la 
technologie et la science doivent s'être développées. Continuons avec l'observation.  
De l'action de regarder et de celle d'examiner, nous passons à celle de l'observation oui 
est une perception sans aucune réaction quelle qu'elle soit. L'action de regarder demande 
une division entre le sujet et l'objet, le moi et le non-moi, le je et le tu. Dans l'acte 
d'observation, on laisse tomber le fardeau des noms, des évaluations, des descriptions, 
des définitions. Laissons-les tomber complètement. Dans l'action de voir, il n'y a pas de 
choix, mais maintenant, il y a un choix pour libérer la perception de la division, pour la 
libérer de l'action de la pensée.  
Donc dans l'observation sont impliqués l'action de voir et le mouvement de l'énergie 
organique. Mais là, l'action de voir se produit d'une façon renouvelée, d'une manière 
revitalisée. Ce qui était involontaire, ce qui était passif devient, actif La division, qui était 
volontairement acceptée et utilisée, est écartée. Il y a donc une vigilance qui peut ne pas 
être présente dans le fait de voir, il y a une nouvelle sensibilité générée par cette vigilance, 
et ainsi la perception qui se produit dans l'état d'observation est purgée de la pensée, du 
mot et des évaluations. 
Nous sommes en train de chercher une nouvelle source de perception. Nos perceptions, 
aujourd'hui, durant nos heures de veille sont gênées par les motivations, les évaluations, 
les jugements, les préférences, les préjugés. C'est un mouvement conditionné, inhibé, il 
a perdu son élégance et sa pureté. Est-ce possible d'utiliser la division du moi et du non-
moi, le mouvement de la pensée, tout en agissant dans le monde fait par l'homme et en 
relation avec les structures faites par l'homme, et puis d'être compétemment libre de cette 
division quand nous vivons avec cela qui est auto-généré, quand nous vivons avec la 
nature, avec le cosmos ? 
Bien que nous vivions sur la planète terre, le cosmos est notre demeure, parce que la vie 
est interrelation. Le mot "tout", qui effraie certaines personnes, est utilisé pour indiquer 
cette relation spontanée de toutes les expressions. Les parties sont interconnectées, mais 
les expressions de la vie sont reliées entre elles. S'il vous plaît, voyez bien fa différence 
entre les deux.  
Les parties sont interconnectées, et l'interconnexion dans une structure se base sur un 
système. Dans la connaissance aussi, les parties sont en interconnexion comme la 
prémisse majeure, la prémisse mineure et la conclusion, ta logique inductive et la logique 
déductive, les philosophies. Vous avez les présomptions, les hypothèses et les 
conclusions qui en dérivent. Mais dans la vie, qui est un tout non structuré, qui est un 
phénomène organique, indivisible, ne pouvant être fragmenté, la perception basée sur un 
système de pensée peut ne pas générer un contact, peut ne pas mener au partage de la 
vie. Je suis désolée d'emmener les nouveaux arrivants dans toutes ces eaux profondes, 
mais cela semble cependant très nécessaire, parce que la crise culturelle que nous 
devons affronter ne demande rien de moins qu'une révolution dans la qualité de la 
conscience, une révolution dans la qualité de la cognition et de la perception, une 
révolution dans la qualité de nos réponses.  
La demande, le défi, c'est celui d'une transformation dimensionnelle et non d'un 
patchwork de réformes, de modifications et de qualifications dans les schémas de 
comportement. Nous partageons, dans ces séminaires, la recherche de toute la race 
humaine à. laquelle nous appartenons. C'est une quête entreprise pour le bien de toute 
la famille humaine. Notre quête, notre recherche, notre exploration ne sont pas faites pour 
satisfaire de mesquins petits désirs et des ambitions centrés sur nos petits egos, dans le 
but d'éveiller des expériences et des pouvoirs transcendantaux, ou afin d'acquérir le 
Samadhi ou le satori. Nous répondons au défi auquel l'humanité est confrontée 
aujourd'hui.  



52 

Si une mutation ou une révolution dans la conscience doit se produire, elle doit 
commencer au tout début par la perception, le fondement de notre contact. Aussi 
l'observation pourrait-elle être une autre source d'un nouveau contact. L'état 
d'observation, dans lequel les systèmes de pensée sont entrés en non-action, quand les 
mots et leur signification sont complètement suspendus et les énergies organiques 
enrichies par le désir ardent de découvrir le sens de la vie, le désir ardent d'une interaction 
créative entre la vie et nous-mêmes se produit. 
Vous savez, ceci demandera qu'on apprenne à observer même dans une façon méditative 
de vivre, on duit apprendre à observer, parce que nous sommes entraînés à regarder, à 
examiner, à faire de l'introspection, à réfléchir, à contempler„ à analyser, toutes activités 
basées sur quelque système de pensée, reliées à quelque idéologie, a quelque structure 
des valeurs, reliées à un jugement sur la vie, à des théories au sujet de la vie, des dieux, 
de la divinité. Donc nous sommes entraînés à regarder, à examiner, juger. Pouvons-nous 
nous libérer de cette habitude de juger, d'évaluer, et croître dans l'innocence qui est le 
parfum du vide ? 
L'observation, c'est un état d'être dans lequel la conscience est vidée de tout 
conditionnement, de toute connaissance, des habitudes héritées/ acquises ou cultivées, 
des inclinations. Nous devrions nous éduquer nous-mêmes à cette nouvelle sorte de 
perception purgée de toute connaissance. Nous devrions passer du temps avec nous-
mêmes, comme nous passons du temps à faire cuire les repas ou à faire notre toilette, à 
exercer notre corps, etc. ou à lire des livres, à capter des informations à partir des médias 
électroniques. Avons-nous la volonté de nous exposer nous-mêmes à un état dans lequel 
le mouvement de la pensée, le mouvement des conditionnements, celui des schémas 
d'habitudes sont autorisés à. se mettre en retrait ? 
A moins qu'une occasion ne soit donnée à l'organisme tout entier de laisser ce 
mouvement cultivé se calmer de lui-même, il n'existe pas de voie pour apprendre. Ces 
mouvements ne peuvent pas être supprimés ou réprimés ; ils ne peuvent pas être 
éliminés : on ne peut pas tes supprimer ou les forcer à disparaître en adoptant quelque 
nouvelle méthode et de nouveaux conditionnements. Nous avons joué au jeu qui consiste 
à. adopter de nouveaux conditionnements pour nous débarrasser des anciens, à adopter 
de nouveaux schémas d'habitudes avec le désir d'être débarrassés des anciens. Et puis 
les nouveaux deviennent vieux, l'intérêt s'estompe, les stimulations dépérissent et nous 
nous retrouvons dans t'état de rigidité psychologique d'un modèle, d'un cadre, d'une 
dépendance etc. Nous ne voulons pas, n'est-ce pas, continuer à. jouer ce jeu ?  
Une autre source de perception devra être explorée, sondée à l'intérieur de nous-mêmes. 
Nous ne pouvons pas retourner vers les vues naïves primitives : nos vues sont enrichies 
de l'ardeur à apprendre, de l'ardeur à se relier, à vivre. S'il n'y a pas d'amour de la vie, s'il 
n'y a. pas un intérêt pour une qualité dans l'action de vivre, pas d'intérêt pour la qualité 
de notre comportement, pour la qualité de notre conscience tandis que nous agissons 
dans les relations variées, s'il n'y a pas d'intérêt pour la vie, ni d'amour de la vie, la religion 
n'a pas de sens, la spiritualité, pour une telle personne, n'a pas de sens. Alors, buvez, 
mangez soyez heureux, répétez des modèles, projetez le passé. Cela n'a pas 
d'importance si la vie est une vie de seconde main, si vous vous ennuyez sans stimulants 
etc. 
Mais s'il y a une vénération envers la vie, un intérêt pour la vie, un désir ardent de vivre, 
d'être relie à ce qui est, d'être en relation avec la réalité, au tout de ta vie, alors je pense 
que l'exploration devient inévitable. Dans le prétendu emploi du temps de ma vie 
quotidienne, y a-t-il la volonté de passer du temps avec moi-même et avec la vie autour 
de moi et d'apprendre à observer, de croître dans l'état d’observation ? 
Les énergies conditionnées apportent la pensée et les souvenirs, elles apportent les noms 
et les associations, les interprétations et les descriptions. Nous y sommes exposés, nous 



53 

sommes en proie au contenu de la conscience. Nous nous asseyons calmement et cette 
exposition (cette mise à nu se produit. Nous ne sommes pas là pour nous livrer à 
l'introspection, nous n'allons pas analyser ce qui est exposé, en accord avec quelque 
théorie psychologique de Freud, Adler ou Jung, ou de quelque autre psychologue de l'Est 
ou de l'Ouest. Nous n'allons pas analyser, interpréter. Mais s'il y a exposition, à travers 
cette exposition nous n'allons pas même regarder avec grande attention, examiner. Nous 
ne regardons pas le particulier, mais nous examinons cette exposition. 
Quand vous êtes sur un rivage, assis dans la détente sur le sable, vous êtes en présence 
du grandiose océan. Vous êtes en présence des vastes cieux. Vous êtes en leur 
présence. Ou bien, vous avez grimpé au sommet d'une montagne et vous êtes exposé à 
la liberté de la lumière et des vents, au sommet de la montagne. Vous n'êtes pas en train 
de faire une certaine chose : vous êtes en présence du soleil et de sa lumière. L'exposition 
a pour résultat une interaction d'énergies, et ce que vous appelez "joie" apparaît comme 
un produit dérivé. Ce que vous appelez "paix" apparaît comme un produit dérivé de cette 
exposition, qui est une exposition sans effort, dans la relaxation. Et l'interaction est la 
nature de l'énergie. 
Donc, quand nous passons du temps avec nous-mêmes, assis confortablement dans une 
posture quelle qu'elle soit mais de manière à ce que l'appareil respiratoire puisse 
fonctionner rythmiquement, sans être gêné, il faut que notre posture assise, debout ou 
allongée, ne gêne pas les mouvements d'inspiration et d'expiration, sinon il se pourrait 
que la vivacité de la sensibilité et son action en soient affectées. Nous plaçons donc le 
corps dans une position assise confortable, et nous nous soumettons à cette exposition, 
quoi qu'il se produise. Il y a alors une nouvelle relation qui consiste à être avec ce qui est 
exposé, sans le toucher, sans le toucher émotionnellement ni intellectuellement par votre 
logique ou vos philosophies, vos préférences ou vos préjugés. Alors, l'action se stabilise, 
la vigilance est stabilisée. Il y a une attention qui n'est pas reliée au particulier, une 
attention qui ne fait pas partie d'un mécanisme de défense de l'ego, mais qui est une 
expression spontanée de l'intelligence. Donc l'état d'observation est un état de perception 
sans réaction, un état d'attention dans la détente, d'attention spontanée. 
Croître dans cette dimension, ou dans une perception purgée de toute connaissance est 
vitalement nécessaire. Nous pouvons utiliser la pensée si et quand c'est nécessaire. Mais 
nous ne devons pas rester prisonniers de la connaissance et de l'héritage pendant vingt-
quatre heures. Les préférences et les préjugés, nos théories, nos idéologies, nos 
jugements n'interfèrent pas avec nos perceptions et nos réactions. L'état d'observation 
lave complètement la conscience de tous les esclavages à l'égard de la pensée et de ses 
mouvements. 
Vous savez ? C'est la liberté de la perception qui est le fondement du contact, qui est 
l'origine de la relation. Donc quand nous passerons une demi-heure ensemble, que nous 
le ferons chaque jour tant que nous serons ensemble, ce ne sera pas un nouveau rituel. 
C'est une manière d'apprendre à être dans un état inconditionnel d'exposition sans 
inhibition au contenu de notre être. Nous apprenons cela ensemble Ainsi se dissipe toute 
la peur d'être avec soi-même, avec le contenu de sa conscience.  
Dans la civilisation industrielle dans laquelle nous vivons, l'atmosphère, les conventions, 
la façon de vivre ne sont pas un soutien pour de telles explorations, pour nos explorations 
non verbales. Les conférences, séminaires, discussions sont acceptés, les mouvements 
physiques sont prescrits, de même que sont prescrits les mouvements intellectuels dans 
lesquels ont lieu des discussions au sujet de nouvelles techniques et de nouvelles 
méthodes. Mais ce style de vie n'est pas un soutien pour une exploration non verbale qui 
ne peut avoir lieu qu'en restant psychologiquement dans un magnifique silence, qu'en 
étant dans une liberté absolue hors des griffes du je, du moi, de l'ego qui est le "moniteur", 
réglant et contrôlant le mouvement de nos énergies, qui crée une invisible barrière autour 



54 

de lui-même, comme nous construisons des maisons autour de nos corps et vivons à 
l'intérieur. 
Le self, le moi, l'ego, a été entraîné à construire, pensée après pensée, brique après 
brique, une clôture autour de lui-même, et à se sentir en sécurité dans cet enclos. Qu'est- 
ce que la connaissance sinon un enclos ? Qu'est-ce que l'expérience sinon une 
interprétation de la connaissance, une interprétation des événements de la vie, en accord 
avec la connaissance, en accord avec notre héritage ? Tant que nous sommes reliés au 
monde fait par l'homme de tels enclos ont une pertinence et nous nous tournerons demain 
matin vers le monde fait par l'homme, les enclos, les systèmes, les structures. Nous 
regarderons tout cela, honnêtement, loyalement, nous découvrirons jusqu'où ils sont 
pertinents et valides aujourd'hui. Ou alors, s'ils ont perdu leur pertinence, quelle est l'autre 
alternative ? 
Mais ce matin, nous nous sommes efforcés d'attirer l'attention de nos compagnons de 
recherche sur le phénomène de l'énergie organique ou de l'intelligence opérant par les 
différents organes des sens. Je pense que nous avions imaginé que par les yeux ou la 
vue s'exerçait une énergie différente de celle qui fonctionne ou opère par les oreilles ou 
par le nez. Ce ne sont pas des énergies différentes, ce sont des expressions différentes 
de la même énergie organique, holistique. Quelle beauté, quelle subtilité ! Ainsi, nous 
voulions attirer l'attention de nos amis vers ce qui est appelé : action de voir, ou 
d'entendre, de sentir, de bouger etc., en tant que mouvements organiques, non reliés au 
moniteur (le moi, l'ego), et non par son choix ou par sa volonté. 
La vie est une danse d'innombrables énergies s'exprimant d'innombrables façons. Il n'y a 
rien de tel que de la matière ou qu'un monde matériel. Il y a des énergies solidifiées qui 
paraissent être stables et statiques, mais qui se meuvent à l'intérieur tout le temps. Nos 
corps sont des champs d'innombrables énergies, opérant harmonieusement, d'une 
manière ordonnée. 
Nous devons donc, de la passivité du fait de voir, des conditionnements et des limitations 
du fait de regarder et d'examiner, croître dans la dimension de l'observation qui est une 
perception embellie, une perception purgée de la pensée et du mot et des noms et des 
identifications, enrichie par l'amour de la vie qui se manifesté dans le désir ardent de 
trouver le sens de la vie, de découvrir la nature de la réalité. Non pas "savoir" à son sujet, 
nous avons eu assez de connaissance de la nature, de connaissance de la vie, de 
connaissance de Dieu. Une telle accumulation de connaissance. Vous pouvez voyager 
dans n'importe quels pays du monde, et vous rencontrerez de très vastes magasins 
verbaux pleins de connaissances, de théories, de dogmes, de doctrines allant de Dieu à 
la nature à l'atome, a l'électron. 
Par conséquent, notre quête n'est pas celle d'une connaissance de la vie, indirectement, 
à l'aide des mots ; notre souci est celui d'un contact direct, immédiat, et d'une interaction 
avec ta réalité. En Orient comme dans l'Inde, la Chine, le Japon, le Tibet, ils appellent 
cela "méditation", "vivre d'une façon méditative". Une autre façon de vivre. Une autre 
dimension de conscience. Donc la révolution dans la conscience commencera avec 
l'humilité de nous exposer à l'état d'observation. 
Je vous remercie. 



55 

L’innocence, le parfum de la créativité 
BOVENDONK 10 septembre 1991 

 
Nous disions ce matin que la vie est divine. Il n'y a pas de divinité à part de, hors de, ou 
indépendante de la vie. La vie, c'est la divinité. Et la divinité, c'est la créativité, là où la 
répétition n'est pas possible. Chaque expression de cette créativité, de cette divinité est 
fraîche et neuve. Le retour d'une même expression ne détruit pas la virginité de cette 
expression. Et il me semble, mes amis, que vivre, c'est percevoir cette divinité, être éveillé à 
la créativité de la vie divine. Être religieux implique de prendre part à cette énergie créative, 
de la recevoir, l'assimiler et la partager avec tous les compagnons qui habitent la planète. 
Religiosité implique perception et réception de la créativité de la vie.  
Et, savez-vous, la créativité est sainte et sacrée. Par conséquent, l'action de vivre implique 
une interaction avec cette sainteté, avec cette créativité de la vie. En tant qu'explorateurs de 
la réalité, de la religion, de la spiritualité, nous étudions ensemble comment percevoir la 
nature créative de la vie qui nous entoure. Nous apprenons à. croître dans une dimension où 
la perception devient réception et où la réception aboutit à l'assimilation de cette énergie. 
Hier, nous nous sommes penchés sur la réalité physique, sur le monde physique avec lequel 
nous entrons en contact par les organes des sens. Les sens, les organes des sens, se 
tendent vers les formes d'expression ; et la sensibilité, l'énergie contenue dans les organes 
des sens, pénètre les formes et entre en contact avec l'énergie créative contenue dans la 
forme, cachée dans la forme. Ainsi, le contact sensoriel avec la réalité physique est un 
contact duel, on touche la forme, la couleur, la taille, par les yeux, le nez, les oreilles, la peau 
etc. Et on atteint les énergies par la sensibilité. Pouvons-nous prendre un ou deux exemples, 
de peur que ce que je dis n'apparaisse trop poétique ou utopique ?  
Les Pays-Bas étaient un pays de bois (je ne sais pas ce qu'il en est maintenant), de très 
beaux bois, des bois sombres, verts, pleins d'ombre, où on pouvait aller se promener et vous 
devez être allés dans ces bois. Vous êtes-vous jamais assis sous un arbre ? Avez-vous senti 
la compagnie de l’arbre ? Non seulement l'ombre, la fraîcheur etc. mais la compagnie de 
l'énergie qui s'est revêtue de la forme de l’arbre ? Quand nous marchons sur la terre, est-ce 
seulement le pied qui touche la terre, qui sent sa douceur, sa dureté, sa régularité, son 
irrégularité ? Ou est-ce que la sensibilité entre en contact avec la variété des énergies 
contenues dans la terre ? Il en est de même pour l'eau, pour la brise qui vous caresse, pour 
la clarté du soleil qui vous baigne de chaleur pure et de lumière. N'y a-t-il pas une interaction 
entre votre sensibilité et les énergies contenues dans la terre, le ciel, le soleil, les arbres, les 
montagnes, les rivières ?  
Ne prenez-vous pas part à ces énergies créatives, ces énergies curatives, divines qui vous 
entourent (parce que la vie est interaction) par les perceptions, par les contacts sensoriels, 
par la cognition, par l'éveil intérieur ? Ce sont là les façons par lesquelles nous pouvons 
rendre un culte au divin, en les recevant, en assimilant ses énergies. Vous savez, l'action de 
vivre, c'est un acte d'adoration, consacré à l'éveil intérieur à la divinité qui nous entoure. 
Indépendant de l'action de vivre, séparé du mouvement des relations, il n'y a ni religion ni 
religiosité, autant qu'on ait pu percevoir et comprendre la vie. 
Et qu'est-ce que le maître suprême, qu'est-ce que la vie divine nous enseigne au niveau des 
sens, au soi-disant niveau physique ? Cette beauté, cette sainteté du monde physique appelé 
monde matériel a été ignorée dans l'hémisphère de l'Est, l'hémisphère oriental où je suis née 
et où j'ai été élevée. Le monde matériel y était vu comme une illusion. Ils l'appelaient même 
Maya, et on devait s'en garder, ne pas lui donner d'importance. Donc il n'y a pas de 
vénération envers la vie, à moins de percevoir sa beauté et d'apprécier sa sainteté.  
Dans le monde occidental, la matière était reconnue, mais le monde matériel était vu comme 



56 

un moyen en vue d'une fin pour rendre la vie humaine plus confortable ; plus luxueuse, si 
vous voulez. Donc la reconnaissance de la matière a conduit à une philosophie de la vie 
appelée matérialisme : plus de confort, plus de commodités. Alors, par la science et la 
technologie, par la révolution industrielle, l'emploi de la terre, des cieux, des océans, des 
rivières, fut seulement envisagé en vue d'obtenir davantage de commodités, et ce fut 
l'épuisement des énergies pour satisfaire des ambitions. 
En Orient, la réalité était ignorée, en Occident, son existence était reconnue, mais on en avait 
abusé. Le matérialisme, en tant que philosophie de la vie, ignore l'aspect divin de la vie. Il 
nous prive du sens de la sainteté, du caractère sacré de la terre et des cieux, des océans et 
des rivières, et des généreuses énergies qu'ils répandent sur nous. 
A l'aube du vingt-et-unième siècle, nous parlons d'une révolution dans la conscience où la 
véritable perception de la réalité physique et du soi-disant monde matériel passera par une 
vraie et radicale transformation qualitative. La sainteté, la divinité, seront perçues ici et 
maintenant, dans tout électron de l'atome, tout neutron, toute minuscule particule de terre. 
Nous avons essayé de transformer la terre en une usine, la forçant par des fertilisants 
chimiques. Nous avons enfoui des déchets nucléaires dans les océans. Nous avons pollué 
nos rivières. Nous n'avons même pas permis à la nature qui nous entoure de garder sa pureté 
d'antan.  
S'il vous plaît, voyez bien cela avec moi, nous avons parlé de purger la perception, de purifier 
la perception, cet acte étant le fondement d'une vie religieuse. Donc, que nous enseigne 
cette nature, cette réalité physique ou soi-disant matérielle, si nous pouvons nous exposer à 
sa présence sans motivation centrée sur nous-mêmes ?  
Il me semble (et je me demande si vous ne l'avez pas remarqué comme je l'ai fait moi-même) 
que la vie, au niveau physique, est un océan de changements. Toute chose change 
constamment, d'une façon continue. C'est un flux de changements : changements dans les 
formes, dans les qualités, dans les expressions. Donc ces changements constants dans 
l'aspect de la réalité physique nous enseignent, par ce flux même de changements, que, bien 
que nous soyons ici pour prendre part à ces énergies, pour prendre ce dont nous avons 
besoin pour notre survie, esthétiquement, raisonnablement, avec vénération et gratitude, si- 
nous développons une relation d'attachement aux objets, alors nous semons les graines de 
la détresse et de la souffrance. 
La beauté, l'élégance, la diversité des expressions sur le plan physique, c'est quelque chose 
qui peut nous réjouir, joie partagée aussi par les autres espèces non humaines et par nos 
compagnons. Mais cela ne peut pas être converti en matière de propriété et de possession 
et on ne doit pas en être esclave. La conquête de la terre, des océans, la possession des 
cieux et de l'espace, cela ne va-t-il pas être une source de nouveaux conflits ?  
Voyez les problèmes dans les pays de l'Est européen, avec le démantèlement de l'empire 
soviétique, problèmes au nom des entités ethniques ou au nom du judaïsme et du 
christianisme, ou de l'islam, la perception même est empoisonnée et polluée. Nous nous 
sommes conditionnés à regarder la nature comme si c'était quelque chose à avoir pour soi, 
à posséder, sinon individuellement, par groupes, par nations/états, par communautés. 
Pensez-vous que les guerres puissent finir et que la violence puisse être liquidée de la 
surface de la planète aussi longtemps que ces attitudes ne changeront pas ?  
Je ne parle pas de l'attachement à la vie individuelle, à un endroit, à une maison ou un jardin, 
mais je -parle de la relation à la nature en général, individuelle et globale. La religion, la 
religiosité, c'est une révolution intérieure dans la qualité de la conscience et dans son 
fonctionnement dans les relations quotidiennes. Donc, il me semble que la réalité physique 
du niveau matériel de l'existence, en tant qu'enseignant suprême, nous donne une leçon de 
non-attachement. Contact, interaction, partage, joie. On doit assouvir les besoins, mais ne 
jamais étendre les besoins jusqu'à l'avidité psychologique, à la convoitise, au désir de 



57 

dominer etc., 
Voyez-vous en quoi la vie est un enseignant ? Nous n'avons besoin d'aller nulle part pour 
apprendre comment vivré, sans attachement ni détachement. Non-attachement, non-
détachement. Il y a une dualité dans l'attachement et le détachement. Nous parlons d'une 
nouvelle relation avec la réalité physique, de non-attachement, d'amitié, de compagnonnage, 
de partage, de participation. 
Si le niveau sensoriel est le premier niveau par lequel nous sommes reliés à la vie, la 
reconnaissance du caractère sacré et de la divinité de la vie doit être le premier pas. On ne 
peut pas diviser la vie entre matériel et spirituel, religion et vie mondaine, et dire que le 
physique, le matériel n'a rien à voir avec la spiritualité.  
Et quand on parle de la réalité physique, on implique aussi son propre corps, ses organes 
Sensoriels, sa relation avec eux, l'interaction de la conscience avec ces énergies physiques 
qui opèrent dans notre corps, les impulsions biologiques, les instincts, afin de les percevoir, 
d'examiner leurs mouvements et de nous relier à eux d'une façon harmonieuse et saine. 
Sans rien élaborer au sujet de la réalité physique et de ce qu'elle peut nous enseigner-Elle 
peut nous enseigner beaucoup. 
Continuons, comme nous nous sommes promis hier de le faire. Poursuivons vers une autre 
réalité qui est un monde fait par l'homme, une réalité faite par l'homme. Le physique n'est 
pas fait par l'homme ; il est autogénéré, il se maintient lui-même. II se recycle, se recharge 
et se revitalise lui-même, si la stupide humanité n'interfère pas. Poursuivons donc maintenant 
vers le monde fait par l'homme ce monde dans lequel nous devons vivre. Nous sommes 
intéressés par la vie et l'acte qui consiste à vivre. Donc, de même que nous devons vivre au 
niveau physique, sensoriel, matériel, biologique, nous devons vivre au niveau psychologique. 
Il y a là un héritage très complexe, très embrouillé et très vaste. 
L'être humain est le produit de millions d'années (parlant sur le plan culturel), 
psychologiquement. Comme il y a eu un raffinement et une complexification au niveau 
biologique, il y a eu beaucoup de raffinements et de complications dans la partie 
psychologique. Et nous allons nous pencher sur l'aspect soi-disant psychologique de notre 
être, sur la dimension psychologique de notre vie, lentement, très soigneusement, parce 
qu'elle n'est pas visible comme le sensoriel ou le physique. Elle n'est pas tangible. Nous 
allons nous occuper de l'invisible, de l'intangible, que la sensibilité seule peut atteindre, que 
la vigilance peut atteindre. Il ne peut être perçu par aucun de nos sens. Nous devons donc 
être très vigilants et attentifs tandis que nous continuons. 
Nos ancêtres doivent avoir été de grands savants, prodigieusement intéressés par la 
compréhension du phénomène de la vie et de son mystère. Dans leur exploration, ils ont dû 
découvrir l'art de convertir en mots l'énergie du son, la plus grande des inventions, le 
fondement de la civilisation humaine. C'est cette invention, qui consiste à convertir l'énergie 
du son et d'en former les mots, puis la science du discours, de l'idéation, de la 
conceptualisation, la science des mesures, de l'invention des symboles etc. qui constitue les 
matériaux de ce que nous appelons la civilisation humaine. De même que l'interaction avec 
la nature physique doit avoir continué, le désir de partage, cette impulsion à partager qui 
mène à l'expérience de l'interaction des uns avec les autres, doit avoir aidé à créer les mots 
et le langage, à forger des mots, à les joindre pour formuler une idée. 
C'est très facile aujourd'hui, parce que nous avons hérité de tout cela, mais cela doit avoir 
été extrêmement difficile de se lancer dans cette aventure de verbalisation, d'idéation, 
d'abstraction, de conceptualisation. Admirez ce merveilleux, ce fantastique phénomène ! 
Ainsi, le mot Dieu doit être apparu pour indiquer la présence de la divinité. Donc le processus 
qui consiste à nommer, et, à travers le nom, à identifier les diverses expressions de la réalité, 
doit avoir été mis en œuvre, permettant d'arriver à ce que nous appelons la civilisation 
humaine. Comme au niveau collectif a été créée l'agriculture, au niveau collectif est apparue 



58 

la verbalisation. Vous et moi, aujourd'hui, sommes des produits des sciences de la 
verbalisation, de l'idéation, de la mesure etc. 
Nous ne pouvons pas renier nos corps, cela ne sert à rien de mépriser le corps en le 
considérant comme une contrainte. Nous avons découvert que le corps physique n'est pas 
une cause d'asservissement ; il est pour nous une occasion d'auto-découverte ; il est un 
compagnon dans la découverte de la vérité et de la réalité. Donc, de même que nous avons 
un corps physique, une structure biologique conditionnée obtenue par héritage, nous avons 
aussi une structure interne, consistant peut-être en vibrations, générées par la verbalisation 
dans notre système neurologique et chimique. 
Tous les mots qui, ensemble, constituent la connaissance, sont imprimés en vous et en moi, 
dans les gouttes de notre sang, dans les muscles, les glandes, la moelle des os qui 
contiennent l'expérience, la connaissance, la pensée de toute la race humaine. Ceci donc, 
c'est la réalité conceptuelle, la première était la réalité physique et avec elle, tissée avec elle, 
est cette seconde dimension de notre vie, la réalité conceptuelle. Examinez, s'il vous plaît, 
les mots avec soin, parce qu'un concept n'est pas un fait, le mot n'est pas la chose, le mot 
Dieu, par lui-même, n'est pas divin, il n'est pas la divinité.  
Le temps psychologique, que nous avons créé et que nous utilisons dans nos montres, dans 
nos calendriers, dans l'histoire, est seulement une mesure. Nous avons construit une 
multitude de mesures : mesure de l'espace, mesure du temps, mesure de la vertu, des 
péchés, des crimes. C'est ainsi que nous vivons ensemble et formons la société : règles, 
réglementation, normes, critères, tout cela est devenu nécessaire parce que nous ne 
voulions pas vivre dans le chaos.  
Nous devions donc organiser les choses, qu'il s'agisse des Vedas ou des Upanishads, de 
l'Ancien ou du Nouveau Testament, des structures juives, des mots dans les structures de 
l'Islam ou quelle qu’autre religion que ce soit. Les mots par eux-mêmes ne sont pas sacrés. 
Ils représentent la connaissance qu'a la race humaine de la présence de la divinité. Ils 
représentent la divinité, la connaissance de la divinité, bien que par eux-mêmes ils ne soient 
ni sacrés ni divins. Ils ont une pertinence, ils ont servi à atteindre le but d'éveiller l'homme, si 
au moins l'humanité accorde de l'attention à ces mots. Mais ils ne peuvent pas enseigner 
plus que cela.  
La connaissance ne peut jamais enseigner que ce qui a été rassemblé. La connaissance n'a 
pas de caractère sacré, pas de sainteté. Elle n'a pas de créativité, elle a été structurée, elle 
a été systématisée, elle a été rassemblée. J'espère que nous sommes conscients de la 
différence qui existe entre ce qui est organisé et ce qui, de lui-même, spontanément, est 
ordonné et rythmé. Il se peut que des mots me viennent, et j'essaie de partager avec vous 
un point fondamental : la nature, la vie autour de nous, n'a pas de structure, n'a pas de 
système. Elle a un rythme, elle a un cycle, elle a un ordre interne. 
Supposez que je construise une maison (Dieu me préserve de jamais le faire !) (rires). 
Supposez que je construise une maison et que, dans le living-room, j'organise la disposition 
des meubles. J'achète des meubles, je les amène à la maison et je les place. Ils doivent être 
arrangés, et l'ordre, une apparence d'ordre, un semblant d'ordre, doit être établi. 
L'organisation des meubles est en relation avec mes besoins, mes exigences, mes goûts, 
mon niveau de culture etc. Et la pièce est là, avec ses meubles en bonne place. 
Imaginez que les portes et les fenêtres de la pièce soient ouvertes, et que la lumière du soleil 
et la brise entrent dans la pièce. Lumière et brise n'ont pas besoin d'être organisées. Elles 
imprègnent toute la pièce, parce que c'est dans la nature de l'énergie de pénétrer le vide, de 
remplir le vide. Le vide de la pièce n'a pas été organisé par moi, il ne peut jamais être organisé 
par nous. Il a sa propre existence ici. Avant que la pièce ne fût construite, et même quand, 
un jour, la maison sera démolie, l'espace, le vide seront là. Ils n'ont pas besoin d'organisation.  
De la même manière, quand la lumière du soleil et la brise entrent, elles trouvent leur chemin 



59 

en créant une relation harmonieuse, en imprégnant la pièce. Voyez-vous la différence ? Dans 
le mouvement même des énergies naturelles, il y a une intelligence incluse, un ordre inclus. 
Où qu'elles aillent, elles portent l'intelligence de la créativité et rayonnent leur essence. Mais 
quand il s'agit des choses faites par l'homme, elles doivent être organisées. Et la pensée est 
une chose faite par l'homme, les langues sont faites par l'homme. Toutes les philosophies, 
ce sont des choses faites par l'homme, et de ce fait, elles doivent être organisées en 
systèmes philosophiques, en écoles de philosophie, en écoles scientifiques. Les 
constructions faites par l'homme demandent donc une systématisation, une organisation etc. 
'Elles ont donc une réalité conceptuelle. Le temps n'a pas de substance factuelle, il n'est pas 
réel dans le sens où la lumière est réelle. Il a une réalité conceptuelle et nous vivons autant 
au niveau conceptuel que nous vivons au niveau physique. 
Par la civilisation, nous avons tissé ensemble le biologique et le psychologique. Ce n'est pas 
quelque chose de greffé par-dessus ; ce ne sont plus deux choses séparées que la biologie 
et la psychologie. Elles ont été tissées ensemble, et une structure complexe a été créée. S'il 
vous plaît, voyez bien avec moi que, comme on ne peut pas ignorer la réalité physique, on 
ne peut pas non plus ignorer la réalité conceptuelle de la pensée et de la connaissance. Elle 
ne peut pas être rejetée, elle ne peut pas être expliquée. Mais nous devons la regarder, 
comprendre comment elle a été rassemblée par l'humanité, et apprendre à l'utiliser avec 
compétence, d'une façon efficace, pour les exigences de la vie sociale. C'est un instrument 
qui doit être utilisé (la pensée, la connaissance, les mots).  
La difficulté pour nous, c'est que le conceptuel est devenu terriblement plus important que le 
réel. Le symbole, qui fut créé pour nous aider, pour nous éveiller au réel, ce symbole est 
devenu le plus important et nous sommes devenus des adorateurs du symbole. Nous 
sommes devenus des adorateurs de la pensée, des mots, des symboles, des mesures. Donc, 
sur la divinité ou la créativité de la vie qui pénètre tout, qui imprègne tout, omniprésente, 
omnipotente, omnisciente, nous avons imposé les dieux hindous, Allah de l'Islam, le Père 
dans les Cieux etc. C'étaient des moyens pour nous éveiller à la divinité, mais ils sont 
devenus les plus importants, les maisons que nous avons construites pour les symboles sont 
devenues plus importantes que l'interaction avec la divinité. 
Alors, en dépit de toutes les religions existant dans le monde, nos vies sont privées du sens 
du sacré ; notre vie n'a pas le parfum de cette sainteté, de cet amour, de cette intelligence. 
La vie est devenue une vie par fragments, une épreuve. Vous y réagissez avec quelque idée, 
en réaction avec une autre idée, et c'est un patchwork de pensées et d'idées, rassemblé 
d'une manière sélective, organisé élégamment et cependant, notre mouvement de relations 
devient un patchwork d'idéologies, de dogmes, de théories. 
Il me semble donc que l'erreur fatale qu'a faite, ou la mauvaise direction qu'a prise l'espèce 
humaine, ça n'a pas été de créer des langues, ni de construire une réalité conceptuelle ou 
idéationnelle, mais de la confondre avec le réel. C'est une confusion psychologique que nous 
nous sommes infligés à nous-mêmes. La connaissance par elle-même n'est pas un 
esclavage, de même que n'est pas un esclavage la réalité physique. Nous ne savons pas 
comment l'utiliser. L'ignorance d'un fait est un esclavage, l'incapacité à manipuler des idées 
et des concepts, des pensées et des mots, est un esclavage. La pensée elle-même ne doit 
pas être rejetée, elle a été créée à l'issue d'un dur travail d'invention, de recherche 
scientifique et d'explorations. 
Vous savez, il n'y a rien qui vaille d'être rejeté dans la vie. Rien à quoi on doive renoncer, 
rien à acquérir, mais il y a tout à percevoir, à recevoir, à assimiler, à partager. Le monde fait 
par l'homme, c'est donc ce monde de pensées, d'idées et de théories. Et en nous il y a le 
mouvement de ce formidable héritage. Nous contenons en nous toute l'expérience et toute 
la connaissance humaine. 
Dans cette structure mentale, dans ce système de pensée, tout comme il y a d'autres idées 
et d'autres symboles, il y a cette formidable idée d'un "je", le moi, le self, l'ego, le moniteur, 



60 

comme nous l'avons appelé hier. C'est une idée, tout comme le temps est une idée, de même 
que l'espace. Demandez à n'importe quel physicien et il vous dira que le temps et l'espace 
sont des constructions mentales. Ils n'ont aucune réalité en dehors du cerveau humain. Ils 
sont dans le cerveau. En nous, il y a ce mouvement. Durant toutes nos heures de veille, nous 
constatons que ce mouvement continue. Comment nous relions-nous à lui ? Comment 
manipulons-nous ce mouvement ? Là est la question. 
Apprendre à être avec cette structure mentale imprimée dans notre être tout entier, à vivre 
avec elle sans être contaminé par elle, sans être abîmé ou mutilé par elle, devrait être un art 
merveilleux. Peut-être pouvons-nous apprendre, tout d'abord, à regarder le mouvement, qui 
se poursuit en nous, de ce vaste, de ce gigantesque héritage. Pouvons-nous le regarder de 
première main ? 
Nous pouvons, bien sûr, lire dans les livres des choses s'y rapportant : la psychologie 
humaine, ce que sont l'esprit et l'anatomie de l'esprit, le mécanisme et la chimie de la pensée. 
Vous savez, vous pouvez lire bien des choses au sujet de tout cela. Et l'investigation 
commence au niveau verbal. Bien sûr, elle commence à ce niveau verbal. Il n'y a rien de mal 
à cela, elle doit commencer de cette manière, parce que nous sommes nés, que nous avons 
été élevés de cette manière et sommes ainsi conditionnés. Donc après avoir lu des livres au 
sujet de l'esprit, du mouvement mental ou de la pensée, ou en avoir entendu parler, pouvons-
nous nous asseoir, tout seuls et examiner ce mouvement ? C'est alors que la connaissance 
se trouve convertie en compréhension. 
Vous pouvez tenir un mot ou une pensée d'un livre. Vous pouvez les recevoir ici, dans les 
causeries, mais la connaissance n'est pas la compréhension. La compréhension nécessite 
la perception, soit au niveau sensoriel, soit au niveau de la sensibilité. Il me semble que cela 
vaut la peine de s'intéresser au fait de vivre une vie religieuse, de vivre avec un parfum de 
sainteté dans chacun des actes et chacun des mouvements. Nous devons commencer par 
le commencement, nous asseoir et nous dire : qu'est-ce que cet esprit ? Regardons-le ! 
Qu'est-ce qui se meut en moi et comment cela se meut-il ? Et que me fait ce mouvement ?  
Non pas regarder ce qu'il fait dans la colère, l'avidité, la jalousie ou la mesquinerie, ou la 
générosité, lorsqu'ils se succèdent en séries. Non pas cette sorte de chose, mais le 
mouvement de l'esprit tout entier. Comment la pensée se meut-elle ? Si elle œuvre durant 
toutes mes heures de veille, est-ce qu'elle se répète ? Quelle sorte d'énergie a-t-elle ? Et 
quand la pensée est à l'œuvre, qu'est-ce qu'elle fait à ma respiration, à ma pression artérielle, 
à ma santé ? De même que l'exposition à la réalité physique me relaxe et me remplit d'une 
énergie qui n'était pas là il y a cinq minutes ou il y a une heure, qu'est-ce que me fait ce 
contact avec le mouvement mental ? Donc, on s'expose paisiblement, on s'expose à ce 
mouvement intérieur comme on s'est exposé au mouvement à l'extérieur du corps, au niveau 
sensoriel.  
Ceci n'est pas, d'une certaine façon un niveau sensoriel ; ce n'est pas un mouvement vers 
l'extérieur, c'est un mouvement vers l'intérieur. Vous vous regardez vous-même. Et de 
nouveau se pose la question d'apprendre à observer, sans comparer les pensées, sans les 
nommer, sans les évaluer, sans essayer de les accepter ou de les rejeter, en regardant tout 
ce qui se présente. 
Et quand on grandit dans la dimension de l'observation, alors il peut ne pas être nécessaire 
de s'asseoir et d'examiner tout au long du jour la façon dont l'esprit se meut. L'état 
d'observation vous oblige à une certaine qualité à propos de l'évènement. Il faut donc qu'il y 
ait un contact intime, de première main avec le mouvement de la pensée. A moins que la 
répétition, le mouvement mécanique répétitif de la connaissance ne soit observé de première 
main, il ne deviendra pas un fait pour moi, il restera simplement une description, une 
description verbale. C'est cela la connaissance. 
La connaissance devient compréhension quand il y a observation et qu'il y a perception à 



61 

travers la sensibilité de l'observation, le contact même avec le fait conceptuel. Vous ne 
pouvez pas dire que la réalité conceptuelle soit écartée. Vous ne le pouvez pas, parce que 
c'est vous, c'est votre substance et la mienne. Et toutes les fois que l'esprit est à l'œuvre, 
toute cette idéation, tout ce bazar conceptuel va ressurgir et bondir sur vous. 
Il me semble donc, mes amis, que l'exposition à la réalité physique et à la réalité conceptuelle 
sont les zones où se fait l'exploration. Cette exposition, ce contact, cette compréhension du 
mouvement de l'esprit peuvent nous enseigner quelque chose de très important: que ce qui 
a été organisé, standardisé, sanctionné par toute la race humaine, que ce qui a été imposé 
dans mon système, qui est là en tant que substance du contenu de la conscience, est 
entièrement limité. Il est limité par sa nature même, il est le passé. Le mot, c'est le passé, la 
pensée, c'est le passé. Ce qui est décrit, défini, est du passé. On apprécie donc les efforts 
de nos ancêtres, on les respecte, mais on dit : c'est le passé. 
Puis-je apprendre à percevoir d'une autre manière les êtres humains avec qui je dois vivre ? 
Non pas de la façon dont le passé veut que je les regarde ou me relie à eux. Mais y a-t-il une 
autre source de perception dans les relations humaines, dans laquelle les jugements passés, 
la structure des valeurs, les normes et les critères ne gauchiraient pas mes perceptions, ne 
les contamineraient pas ? 
Après avoir observé le mécanisme de l'esprit et la nature du mouvement mental commence 
l'exploration en vue de percevoir les êtres humains, ces compagnons avec lesquels nous 
devons vivre, fonctionnellement (ce peut être votre femme ou votre mari, ce peut être votre 
fils ou votre fille, votre frère, votre ami, ou qui vous voulez). Mais les êtres humains avec 
lesquels vous vivez peuvent être regardés avec une qualité de perception complètement 
purgée du passé. C'est là le point crucial, la crise culturelle que nous affrontons aujourd'hui. 
Une nouvelle dynamique des relations humaines, purgée des ajouts du passé, des dogmes, 
des doctrines, des idéologies, des normes et des critères attend que nous y soyons 
confrontés. Notre globe s'est rétréci ; c'est un village que nous habitons. La planète tout 
entière est maintenant un petit village où des communautés se trouvent face à face. Les 
distances géographiques ne sont plus des obstacles ; elles n'ont plus d'importance. Mais 
maintenant, il y a la distance du temps psychologique qui, elle, a quelque pertinence, à cause 
des médias électroniques. C'est donc dans un village global que nous vivons, un village où 
nous sommes face à face. 
Il se peut que nos perceptions soient gênées par le fait que vous êtes juif et que je suis 
chrétien, que je suis musulman et que vous êtes hindou, que je suis chinois et que vous êtes 
communiste. Vous savez ? Si la perception est gênée par les ajouts de la race, de la nation, 
de la culture, de l'idéologie, il ne nous sera alors pas possible de vivre en harmonie et en 
coopération. Quand' nous souffrons d'une fidélité exclusive à certains dogmes et à certaines 
théories, à certaines idéologies, à certains critères, nous pouvons tout au plus coexister sur 
cette planète, mais nous ne pouvons pas vivre ensemble. Alors, nous allons, nous mesurant 
les uns les autres à l'aide des idéologies, des doctrines et des dogmes religieux, ou des 
canons et des critères esthétiques, des critères moraux. Et la fidélité, la fidélité exclusive à 
ces modèles, à ces schémas, fonctionnera comme force de division. Elle nous divisera 
psychologiquement. Divisés psychologiquement, comment -pouvons-nous vivre ensemble 
physiquement ? 
Donc la fidélité conceptuelle est une dimension de vie dans laquelle nous devons vivre, en 
étant conscients de ses limitations, de ses imperfections, de son caractère artificiel. Elle a 
été systématisée, structurée, organisée, standardisée par l'homme, elle n'a pas de substance 
factuelle et, par conséquent, il est très risqué de la saisir... 
Nous n'avons pas été capables d'utiliser la pensée correctement et il en est résulté que de 
la misère et de la souffrance psychologique ont été générées. Puis, nous abusons de la 
mémoire et nous allons, soulageant les peines et les blessures causées par le comportement 



62 

stupide de quelqu'un, et nous créons un apitoiement sur nous-mêmes. Nous adorons la 
mémoire, nous adorons les morts, et nous engendrons pour nous-mêmes la souffrance. S'il 
vous plaît, voyez bien cela ; voyez le mauvais usage de l'argent, l'abus de la pensée comme 
moyen de communication, comme moyen de vivre ensemble dans le cadre social qui a causé 
cette épouvantable souffrance psychologique. Nos relations humaines sont devenues des 
sources de souffrance, de détresse, de conflits et de tensions. 
Nous ne savons pas comment utiliser l'ego, le je, le moi, où utiliser nos connaissances et où 
les laisser dans le non-agir, et comment avoir une autre source de relation. Nous avons 
observé l'autorité ultime, le contrôleur ultime. Le totalitarisme de la conscience de l'ego, de 
la conscience du je est la source de l'incessante souffrance dans les siècles sans nombre. 
Nous sommes ici pour explorer et découvrir si cette souffrance peut avoir une fin. La religion, 
c'est la fin de la souffrance psychologique : comprendre la-vie telle qu'elle est, nous relier à 
elle dans sa dimension, sans être mutilé, endommagé, pollué par elle. Vous voyez ? Vivre 
tout au long de quarante, cinquante, quatre-vingts, cent ans, sans aucune contamination, 
aucune contamination intérieure, aucune perversion ou distorsion intérieure, garder 
l'innocence, qui est le parfum de la divinité, qui est le parfum de la créativité. Et il me semble 
possible de garder l'innocence, tandis que l'on est en relation avec la réalité physique, la 
réalité psychologique, sensuelle, et la réalité conceptuelle. 
Merci pour votre coopération. 



63 

Questions et réponses 
BOVENDONK 11 septembre 1991 

 
Nous avons trouvé des questions dans la "Boîte aux Questions" et ce sera tout une 
aventure d'y répondre. 
Quand nous avons de tels groupes, des groupes importants, une discussion vivante ou 
des échanges sous forme de questions/réponses bilatérales deviennent physiquement 
impossibles et il nous faut alors utiliser cette méthode indirecte de traiter les questions 
pour que l'oratrice puisse y répondre. 

"Quand une personne, dans un état de méditation, utilise des mots pour expliquer 
les choses, d'où viennent les mots ?" 

Nous devons d'abord dire si nous tous, les participants, comprenons la même chose par 
le terme "méditation". On est content de voir que la personne qui a posé la question a 
utilisé l'expression "état de méditation". Je me demande si vous voyez l'état de méditation 
comme un état de vide majestueux dans la conscience.  
Ne regardons pas le mot "vide" comme si c'était une chose mystérieuse. Nous l'appelons 
vide, car il n'a pas de centre, comme en aurait une entité possédant la connaissance, 
quelqu'un qui serait un connaisseur ou un penseur. Il n'y a pas de centre et, de ce fait, 
pas d'identifications, pas de jugements, pas d'images. C'est un vide comme le vide de 
l'espace au-dessus des cieux, où l'intelligence organique, la créativité de la vie, vibre et 
pénètre tout. 
L'état de méditation n'est pas un état de transe dans lequel on est perdu, dans lequel une 
personne est hébétée, ou en transe. Il n'y a pas cette vacuité. Le vide en soi n'est pas 
une vacuité sans vie, sans lumière. Nous l'appelons vide quand il est plein d'intelligence 
organique, de créativité ou, si je puis utiliser le terme, de divinité. C'est un état de créativité 
organique. Qu'implique cela ? Cela n'implique-t-il pas que ce vide, ou cette créativité est 
la source de la perception et la source de la réponse ? 
Pour la communication, la communication verbale, il faut utiliser les mots. Mais est-ce que 
les mots d'une personne vivant dans l'état de méditation viennent de la mémoire, viennent 
de la pensée, ou bien viennent-ils de quelque autre source ? C'est la question que nous 
allons nous poser à nous-mêmes. 
Si les mots viennent et sont nés de la pensée et de la connaissance, ou s'ils sont nés de 
la mémoire (la mémoire est un entrepôt où peut-être sont accumulés les mots et les 
pensées, les parties de la connaissance empruntés, obtenus, acquis, absorbés) ils vivent 
là, peuvent être organisés en système ou bien se trouver comme des pièces différentes 
sans relation les unes avec les autres. Il peut y avoir des mots qui ne sont même pas 
compris verbalement, simplement des mots qui nous ont fasciné, que nous avons 
collectionnés et jetés dans notre mémoire. Il se peut que je ne sois pas informée de leur 
sens, je peux connaître leur sens verbalement, le sens donné par le dictionnaire, 
associations conventionnelles, interprétation conventionnelle. Mais je pourrais ne pas 
avoir testé ces mots dans la chaleur des relations. Je peux ne pas avoir essayé ces mots 
et leur sens. Ils peuvent ne pas être digérés, ne pas être assimilés. 
Et supposons qu'une personne ait appris à ne jamais faire confiance à l'autorité de la 
connaissance ; elle n'assemblera jamais les choses, ne les rassemblera, ne les mettra 
ensemble, à moins d'être informée de toutes les nuances des significations. Cette 
personne mord les mots, les mâche correctement, les réduit en morceaux, les moud, au 
milieu des relations personnelles. Alors, la connaissance est convertie en compréhension.  



64 

La compréhension n'est pas une partie de la mémoire. C'est la substance de la vie. Les 
mots qui viennent dans l'état de méditation peuvent donc être nés de la compréhension. 
Ils sont venus à travers l'alchimie de l'interaction avec la vie et, de ce fait, ils ne sont pas 
des produits de la pensée. Ils ne sont pas des produits de la connaissance ou des 
morceaux de souvenirs. Ils viennent de la vie elle-même et ils peuvent avoir en eux 
l'énergie de la créativité. Donc j'espère bien que nous ferons une discrimination entre 
compréhension et connaissance, compréhension et savoir.  
Le savoir peut être très superficiel, au niveau verbal, intellectuel. De même que vous 
pouvez acheter des meubles, que vous pouvez acheter des voitures, des gadgets, vous 
pouvez acheter des livres, vous pouvez les collectionner. Vous pouvez aussi collectionner 
des morceaux de connaissance, des théories, des dogmes, des idéologies, des mots et 
des expressions venant de professeurs et les répéter. Vous savez, ce qui est le produit 
de la mémoire c'est un mot répété, un mot de seconde main.  
Ce qui a été cuit dans la chair, les os et le sang de votre vie, ce n'est plus de la mémoire. 
Cela devient la substance vivante de votre vie, quelque chose qui s'est converti en une 
magnifique compréhension. L'énergie de la compréhension, l'énergie de l'éveil intérieur 
est qualitativement différente de l'énergie de la pensée qui peut avoir eu des ajouts, des 
intoxications, qui peut être répétitive et mécanique. Mais la compréhension ne se répète 
jamais elle-même. Ce qui vient à la vie comme résultat de l'interaction avec les êtres 
humains, avec la nature, a l'élégance et le parfum de la vie. 
Donc il me semble qu'une personne qui vit dans l'état de méditation, quand elle doit 
expliquer les choses, n'utilise pas les mots, ne les pratique pas, mais, comme les eaux 
du torrent des montagnes sortent spontanément et avec force du rocher, des fissures du 
rocher, de même jaillissent la verbalisation, les mots digérés, assimilés, vécus et non pas 
interprétés en accord avec une théorie, non pas jugés en accord avec l'éducation 
religieuse, mais vécus de première main. Alors, toutes les fois qu'il y a un besoin de 
verbaliser, l'être tout entier devient les mots (je ne sais pas si je peux vous transmettre 
cela) C'est le mouvement de tout l'être, non pas le mouvement de la mémoire, mécanique 
et répétitif au niveau cérébral, au niveau intellectuel. 

"Qui observe dans l'acte d'observation sinon l'ego ?" 
Vous avez sûrement joué avec des petits enfants dans votre vie. Il vous est arrivé 
d'écouter de la musique. Ou bien vous devez vous être trouvés au bord de la mer, ou 
dans un petit jardin avec des fleurs. Quand vous êtes avec les plantes, les fleurs ou les 
enfants, ou la musique, est-ce l'ego qui regarde par les yeux, écoute par les oreilles et 
touche par les mains ? Ces mouvements ne sont-ils pas libres de l'ego ? Ne sont-ils pas 
libres des motivations ? Quand vous passez, ne serait-ce que quelques minutes, avec, 
autour de vous, des petits enfants, les écoutant, les regardant, leur répondant agissez-
vous à partir de la connaissance et de théories ? Ou bien y a-t-il une énergie d'amour qui 
stimule l'intelligence et votre réponse aux enfants, aux petits marmots, même aux bébés 
jaillit de cette énergie et de cette intelligence de l'amour. L'ego ne se manifeste pas là.  
L'ego vient lorsque le sens du moi s'introduit et pollue la perception, l'observation, 
lorsqu'on veut faire de l'introspection, analyser et lorsqu'on veut réfléchir à la question, la 
contempler. S'il est nécessaire d'interpréter, de porter un jugement, de faire une 
estimation, alors vous avez besoin de toute la connaissance des capacités, des talents, 
des acquisitions, des qualifications que vous avez cultivées, et ce peut être un mouvement 
venant de l'ego. Quand nous n'avons pas à faire de l'introspection, ni à interpréter, qu'est-
ce qui se trouve exposé dans les moments d'observation ? Il se peut que nous n'ayons 
pas à faire un choix, à accepter ou à rejeter, que nous n'ayons pas à formuler un jugement. 
Alors, évidemment, le mouvement de l'ego, qui est le mouvement du passé, de la pensée 
et de la connaissance humaine, se trouve en suspens. C'est une simple et innocente 



65 

perception. 
On doit utiliser toute la connaissance quand on s'occupe de technologie, de machines, si 
vous devez travailler en tant qu'ingénieurs, qu'avocats, que docteurs, qu'administrateurs 
etc. Quand le savoir, l'action d'interpréter, de comparer, d'évaluer, quand toutes ces 
activités sont inévitables, elles doivent être utilisées avec compétence, d'une façon 
efficace. 
Mais dans l'observation, les mouvements du passé, de la pensée et de la connaissance 
deviennent complètement sans pertinence, n'est-ce pas ? Parce que vous ne voulez pas 
avoir de relation avec ce qui est observé, vous regardez votre propre reflet. Ce que vous 
appelez la pensée, la connaissance, les souvenirs etc. n'est pas différent de vous. Ils sont 
votre contenu interne, Comme les organes sont le contenu du corps, ces organes de 
connaissance sont le contenu de la conscience. Donc quand on s'assoit tranquillement, 
que l'attention est ferme et que l'observation se produit, on regarde son propre reflet. 
Il me semble que l'ego (le self, le moi) et ses activités sont sans pertinence dans l'état 
d'observation, pour l'acte d'observation. Aussitôt que l'attention, que la Perception est 
affermie, une sorte d'énergie différente prend les commandes dans l'intérêt de la 
communication verbale, nous pouvons l'appeler énergie de l'intelligence, énergie de la 
sensibilité. 
Regardez. Lorsque je commence à apprendre à observer, sûrement, c'est le "je" qui 
observe. Le "je" apprend à observer. Donc je regarde mon propre reflet. C'est par là que 
vous commencez. Et puis, on doit apprendre à regarder sans réagir, sans juger. Cette 
perception sans jugement, cette perception sans évaluation est une dimension dans 
laquelle nous devons croître. On s'assied et on regarde, assis tranquillement, ou bien en 
bougeant tout au long du jour. On est un "observant" et, de ce fait, l'apprentissage culmine 
dans l'apparition d'une nouvelle dimension : l'observation sans observateur, l'état de 
perception sans évaluation, sans un centre faisant un effort pour percevoir.  
De même que, quand vous jouez avec un enfant, vous ne faites aucun effort, ou bien 
quand vous regardez les vagues de l'océan ou les rides sur une rivière, vous ne faites 
pas d'effort. Aller vers la rive et s'asseoir là implique un effort. Ou bien vous allez écouter 
quelque symphonie, de la musique classique. Il y a un effort jusqu'à ce que vous alliez 
vous asseoir. Vous savez ce que le musicien va chanter. Et puis, cet état d'effort est 
remplacé par une relaxation sans effort. Et, avec le musicien, vous devenez le mouvement 
même de la musique, vous devenez le mouvement même des vagues, vous devenez le 
sourire de l'enfant avec lequel vous jouez.  
Nous ne sommes pas des créatures unidimensionnelles, nous n'avons pas seulement à 
notre disposition l'énergie de la pensée. Comme il y a les énergies des impulsions dans 
les structures biologiques et qu'il y a les énergies de la pensée ou de la connaissance au 
niveau psychologique, il y a aussi d'autres énergies avec lesquelles nous pouvons ne pas 
être familiarisés, que nous pouvons ne pas avoir regardées. Il y a les énergies non-
conditionnées, comme l'énergie de l'amour qui ne peut jamais être conditionnée. Au 
moment où les motivations touchent à l'amour, l'amour s'évanouit. Le motif qui consiste à 
chercher du plaisir à partir d'une situation de joie, au moment où la motivation pousse à 
réitérer l'apparition de l'état de joie, la joie fond. Il y a des parfums très tendres, très 
délicats, de très subtiles énergies qui ne naissent pas dans le sol de la pensée et de la 
connaissance. Ils naissent dans le sol de l'innocence, du vide, de la créativité organique 
que nous partageons avec tout l'univers. 
Donc nous devons distinguer l'état d'apprentissage de l'état où l'apprentissage est arrivé 
à son point culminant dans la croissance et l'émergence d'une nouvelle dimension. Au 
début, sûrement, l'ego (ou la conscience du "je") s'est divisé en deux : celui qui regarde 
et ce qui est regardé, l'observateur et ce qui est observé. Vous commencez par la division 



66 

pour affermir la perception. Dans l'affermissement de la perception, la division s'évanouit. 
Quand vous étudiez un art quelconque, il y a un effort conscient, quand vous apprenez à 
chanter, il y a un effort conscient. Et une fois que vous avez appris la musique, cela 
devient la substance de votre vie, la substance organique de votre vie. Alors chanter c'est 
comme respirer, inspirer et expirer. Il y a un effort physique intense, mais cela peut être 
un mouvement sans effort, dans la relaxation. L'observation comme effort et l'observation 
comme état de conscience sont deux choses différentes. 

"Après avoir lu des livres et écouté des causeries, une personne est encore 
esclave de la pensée. Que diriez-vous d'une telle personne qui a lu des livres et 
écouté des causeries, qui comprend la nécessité de la liberté par rapport à la 
pensée et qui, cependant se trouve elle-même esclave ?" 

Une question très significative. Ce n'est pas la question d'une seule personne. Peut-être 
la personne a-t-elle exprimé la question que se posent 99 pour cent des chercheurs du 
domaine religieux et des explorateurs de la vérité. Quand les questions sont traitées, elles 
le sont comme des questions concernant toute la race humaine et non comme des 
questions concernant une seule personne. Et les réponses ne sont pas dirigées vers 
quelque personne particulière. Vous voyez ? C'est une façon impersonnelle de traiter une 
question, laquelle a été formulée avec bienveillance, en vue de notre dialogue•. 
Quand vous cherchez, quand vous explorez, que vous creusez, que vous sondez, vous 
devez être très directs, très logiques et quelquefois, les chercheurs de la vérité que vous 
êtes, doivent être impitoyables. Impitoyables comme un chirurgien qui doit ouvrir au 
scalpel la partie du corps qui dissimule quelque, maladie. Et c'est très difficile pour nous 
tous de supporter sans pitié cette dissection de ce qui nous défie, ou de notre difficulté. 
Nous sommes blessés. Présumant que nous tous qui sommes assis dans cette pièce 
sommes des chercheurs sans peur, des explorateurs, voyons cette question. 
Supposons, pour une minute, que je sois la personne qui pose la question. J'ai lu des 
livres, j'ai écouté des causeries. Naturellement, des causeries ou des livres traitant du 
problème de la pensée, qu'est-ce que la pensée ? Quelles sont ses limitations ? Quel est 
son mécanisme ? Quelle est la nature du mouvement de la pensée, la complexité de la 
structure de la pensée etc. ? J'ai lu des choses à ce sujet. Et je ressens le besoin de me 
libérer de ce mouvement. Evidemment. Autrement, je ne lirais pas de livres et 
n'assisterais pas à des causeries. 
Donc, qu'est-ce que je faisais quand je lisais des livres ? Qu'est-ce que je faisais ? De 
quoi étais-je occupée quand j'écoutais des causeries ? Etais-je en train d'acquérir des 
connaissances, des informations au sujet de la pensée (je vais rassembler tout cela et 
puis je découvrirai comment l'appliquer à la structure de ma pensée, et puis je m'en 
débarrasserai). Est-ce que mon écoute des causeries était une activité d'acquisition ? 
Est-ce que ma lecture des livres était une activité d'acquisition ? Était-ce pour apprendre 
? Ou était-ce pour acquérir ? 
Si c'était pour apprendre, toutes les fois que j'écoute une causerie ou que je lis une page 
d'un livre, j'attendrai durant une minute et je me demanderai si je l'ai compris. 
L'apprentissage est lié à la compréhension. Mais la lecture et l'écoute, non reliées à la 
compréhension, peuvent être un vrai fardeau, un fardeau dans la mémoire. Il me semble 
que nous avons été élevés sous l'autorité de la pensée et de la connaissance, afin 
d'acquérir de la pensée, de la stocker en tant que connaissance et de l'utiliser quand c'est 
nécessaire. La connaissance par elle-même, c'est l'autorité. Je le fais parce que cela a 
été fait par mes ancêtres. Je le fais ainsi parce que X, Y, et Z ont dit que ça devait être 
fait ainsi ou parce que les Ecritures Saintes l'ont dit. Vous voyez ? 
Une fois que vous acceptez l'autorité, la compréhension est bloquée. L'apprentissage est 



67 

obstrué dès le premier instant s'il est basé sur l'autorité. Là-bas, aux Indes, les parents 
emmènent les enfants au temple et les présentent aux idoles en leur disant :"Ceci est 
Dieu". Ils veulent que l'enfant accepte l'autorité de cette idole en tant que Dieu, se 
prosterne devant elle et passe par tout le rituel.  
Et en Occident, peut-être que les idéologies, les théories et les dogmes sont les idoles 
que l'on adore, intellectuellement, psychologiquement au lieu des temples. Donc l'autorité 
de la connaissance a été inculquée en nous, vivre a été assimilé au mouvement de la 
pensée. "Je pense, donc je suis". Il se peut que nous ayons à retourner les mêmes choses 
et à dire :"Je suis, donc je peux penser". Il se peut que nous ayons à mettre sens dessus 
dessous beaucoup de concepts et d'idées métaphysiques, et les communications des 
Ecritures et des théologies et des philosophies d'Orient et d'Occident, sans exception, si 
nous devons explorer la réalité. 
Se peut-il que j'aie été élevée non seulement par référence à la connaissance et à la 
pensée, mais que j'aie été élevée par référence à l'autorité de tout cela ? S'il vous plaît, 
voyez bien cela. La connaissance par elle-même ne peut faire aucun mal, mais si le sens 
de l'autorité m'a été inculqué, a été assimilé par mon sang même, si pour moi ce que dit 
la connaissance est vrai, si ce que dit la tradition est vrai, si vivre consiste à rapprocher 
mon action de cela, alors il y aura une peur réelle de laisser la pensée s'en aller, une peur 
non exprimée.  
Je peux ne pas être conscient que je souffre d'une telle peur. Il pourrait y avoir une 
résistance intrinsèque au fait de laisser le mouvement de la pensée entrer en non-action 
ou rester en suspens, même pendant une heure. Donc quand on dit : "je suis encore 
esclave de la pensée", est-ce qu'on reconnaît qu'on est esclave de l'autorité ? Nous 
regardons les mots comme étant eux-mêmes la vérité. Donc pourrait-il y avoir peur de 
perdre l'autorité, de perdre la sécurité ? Si le mouvement de la pensée se met en suspens, 
qu'y aura-t-il ?  
Quand une question surgit, qu'y aura-t-il ? Cette question n'est-elle pas une réaction à la 
présomption qu'il doit y avoir quelque chose d'autre qui pourrait remplacer la pensée, 
quelque chose que je ne connais pas, que je conçois, que je peux imaginer, que je peux 
manipuler ? Donnez- moi quelque chose que je puisse manipuler, contrôler, régler. Alors, 
je laisserai aller la pensée. L'autorité de la pensée, du connu, l'autorité de la connaissance 
provoque la peur de l'inconnu, de ce qu'on ignore.  
La connaissance humaine touche seulement les franges de la vie. En dépit de toutes les 
sciences naturelles et sociales, des philosophies et des théologies, la vie est encore un 
mystère. Nous jouons sur les frontières de ce domaine, sur les rivages de l'océan de la 
vie. Nous jouons avec de petits cailloux (pour employer l'expression d'un grand savant). 
Alors, est-ce la peur de l'inconnu, est-ce la peur des énergies non conditionnées qui me 
fait m'accrocher à la pensée ? Est-ce la peur de la liberté ? Est-ce la peur de la vie ?  
La vie existait avant que l'humanité n'habite cette planète et ne commence à penser et à 
parler. Ainsi, la vie intemporelle est bien plus vaste et bien plus profonde que toute la 
connaissance humaine rassemblée. Avons-nous peur de cela ? Et voulons-nous continuer 
à œuvrer dans la vaste pensée humaine et dans la connaissance pour nous sentir en 
sécurité ? C'est une question que tout chercheur aurait intérêt à se poser : suis-je effrayé 
par la liberté ? suis-je effrayé par la vie telle qu'elle est ? ai-je peur d'être en présence de 
la vie sans les mots, sans mettre des mots dans ma conscience, en me revêtant des 
pensées et des idéologies ? Ai-je peur d'être en présence de la vie ? Que me fera la vie 
? 
S'il y a une telle peur, on doit faire demi-tour sur le chemin de la méditation, qui est une 
révolution dans la conscience elle-même. Le statu quo de la conscience structurée, 
systématisée, catégorisée etc. dans laquelle nous vivons aujourd'hui peut ne pas être là. 



68 

Et si toutes ces clôtures de la connaissance nous font nous sentir stables, sûrs, en 
sécurité, certains de nous-mêmes, nous voulons ces bases de référence pour considérer 
la vie et l'interpréter. Dans ce cas, il vaut mieux ne pas se tourner vers une manière 
méditative de vivre. 
On peut étudier les philosophies, faire des études universitaires, théoriques, sous forme 
verbale, et devenir philosophe, étudiant, être satisfait tout en sachant qu'il y a un au-delà, 
alors, vous étudiez seulement la carte. Et l'exploration, ce n'est pas seulement l'étude de 
la carte, c'est faire soi-même le voyage. Vous pouvez étudier la carte du monde entier, 
connaître tous les itinéraires par mer et par air, en voiture ou par train etc. Et vous pouvez 
ne jamais faire le voyage. Où est-ce que je me situe ?  
Supposons que je sois réellement, sincèrement intéressé par l'élimination de cet 
esclavage, de cette dépendance, de cette dépendance psychologique à l'égard de la 
pensée. J'y suis intéressé. Que vais-je faire ? Dans ma vie quotidienne (c'est là que nous 
devons commencer), du matin au soir, que je me brosse les dents, me baigne ou me 
nourrisse, ou que je parle avec les membres de ma famille etc. j'observerai mes actes. 
J'observerai pour découvrir si je suis relié à l'activité, au mouvement, avec grande 
vigilance. Suis-je attentif ? Suis-je alerte ? Est-ce que je fais les choses par habitude, ou 
parce que c'est ce qu'on attend de moi ? Ou bien est-ce que j'entreprends ces activités 
parce que c'est la seule occasion de vivre ? 
Le mouvement de la vie, l'action de vivre est la seule évidence que vous vivez. Alors, j'ai 
du plaisir à me laver les dents, à me baigner ou à brosser le plancher, à laver les 
vêtements, à parler à ma femme, à mon mari, à mes enfants. Parce que, pendant que je 
leur parle, j'exprime la vie qui est en moi. Donc j'observerai et j'apprendrai à être attentif, 
vigilant, avec toute ma sensibilité dans chaque mouvement, à chaque moment.  
Et quand le passé, c'est-à-dire les jugements, les évaluations, les normes, les critères, 
les préjugés, les préférences (préférences individuelles ou familiales, raciales, 
religieuses, nationales) surgiront et voudront contaminer ma perception, qu'ils voudront 
déformer mes réponses, j'en serai conscient. Avant qu'ils ne me submergent, ma vigilance 
(mon attention) me rendra capable de les regarder. Avant qu'ils ne m'ensevelissent et ne 
se chargent de ma perception et de ma réponse, je les aurai vus, j’aurai vu que surgit 
l'autorité de la pensée. 
Peu importe que je doive attendre un moment ou quelques minutes parce que, quand je 
les perçois, que je les vois et que j'en suis conscient, dans la lumière de cet éveil, l'autorité 
de la pensée disparaît. Au moment où ils vont me submerger sur le plan chimique, 
neurologique, et créer en moi une compulsion afin que je réagisse d'une façon 
particulière, j'ai identifié les coupables. Et je les regarde. Alors ils perdent leur élan. 
Au commencement de l'apprentissage, il se pourrait que cela se produise un moment plus 
tard, ils me submergent, et au moment où je suis sur le point d'être submergé, je l'ai 
remarqué. C'est le temps de l'apprentissage. Mais quand ma sensibilité, quand ma 
vigilance augmente, alors peut-être qu'avant qu'ils ne me dominent, je les ai regardés. 
Vous savez, l'austérité de la simple perception, ce qu'elle produit sur un fait, c'est quelque 
chose qui doit être expérimenté. Quand vous pouvez regarder un fait sans avoir une idée, 
sans jugement, sans image, alors l'interaction entre une telle perception et le fait génère 
des résultats que nous ne pouvons pas même imaginer. 
C'est une interaction extraordinairement explosive qu'une telle connaissance dépouillée, 
qu'une telle pure perception, sans une idée, sans une théorie, sans préférence, sans 
jugement. Mes amis, une telle perception austère peut être la source de la liberté. Les 
pensées seraient contenues dans le corps, dans le système neurochimique, mais elles 
n'ont pas d'autorité sur nous. C'est tout ce qui se produit. Pas d'identifications avec elles.  
Alors les pensées s'écoulent dans votre corps, sans créer un penseur. Et toute la 



69 

connaissance héritée, acquise, absorbée, flotte à l'intérieur sans créer un "connaisseur" 
ou un "expérimentateur", l'image d'un connaisseur, d'un penseur. C'est l'image venant de 
l'identification qui crée le mal, non pas la connaissance par elle-même. Nous ne pouvons 
pas échapper à cela.  
Il me semble que l'apprentissage doit avoir lieu dans le mouvement des relations. Il faut 
s'asseoir et apprendre à regarder, observer et se détendre, de sorte que la peur de la 
solitude soit dissipée dans une certaine mesure, la peur du vide soit dissipée dans une 
certaine mesure. Une fois que cela est appris, alors le silence devient une dimension de 
la vie. S'asseoir en silence pendant une période tous les jours n'est pas une occupation 
de toute une vie. Vivre en méditation, vivre d'une façon méditative, c'est de cela que nous 
parlons. Non pas la méditation comme une activité psycho-physique qu'on doit soutenir. 
Si le fait d'être assis en silence, si le fait d'apprendre à être méditatif ne conduit pas à 
vivre d'une manière méditative, alors cela deviendra une nouvelle convention, un nouveau 
rituel. J'espère que nous ne sommes pas intéressés par la création, la construction ou la 
formulation de nouveaux rituels, de nouvelles conventions. 
Nous nous occupons de l'exploration de la réalité et de l'interaction avec cette réalité. 
Vivre c'est être en interaction avec la créativité de la vie, à chaque instant, dans chaque 
mouvement. La pensée ou la mémoire vous maintiennent dans la rigidité et laissent 
passer la vie, la laissent filer. Aussi disons-nous qu'il est nécessaire de ne pas être 
emprisonné par la structure de la pensée, mais de l'utiliser. La vie est trop précieuse pour 
qu'on la laisse filer à cause de l'inattention, à cause des habitudes, à cause de la peur. 
Pas une seule journée, pas une seule heure ne peut être répétée.  
Donc chaque soi-disant moment présent (qu'on aimerait appeler le présent intemporel) 
est une expression de cette infinité, de cette éternité ou de cette divinité de la vie. C'est 
ici et, maintenant. Donc, avec vigilance, avec attention, je commence à vivre et, alors que 
l'autorité de la pensée se manifeste, comme antérieurement j'ai observé son mouvement 
et que je suis conscient du fait qu'elle surgit, je reprends mon souffle, je crée un espace 
entre cette attaque du passé et moi-même, et cela aiguise et affine ma sensibilité. Cela 
intensifie ma vivacité et ma sensibilité. Rien d'autre ne peut faire cela. 
Par conséquent, à moins que je n'aime l'esclavage qui me donne de la stabilité, à moins 
que l'activité répétitive ne me donne une sorte de sécurité, à moins que je ne veuille cela, 
il n'y a pas de difficulté à trouver la liberté. C'est l'illusion de sécurité et de stabilité dans 
l'enclos de la pensée et de la connaissance qui nous maintient enchaînés en elles, même 
quand nous nous asseyons paisiblement pour apprendre à observer. 
Merci. 



70 

Questions et réponses 
BOVENDONK 12 septembre 1991 

 
Qu'est-ce que la foi ? Est-ce un abandon de soi ? 

Nous devons prendre beaucoup de précautions quand nous utilisons le mot "foi". N'est-
ce pas un de ces mots infortunés qui ont été confondus avec quelque chose d'autre, 
comme la méditation est confondue avec la concentration, comme l'amour est confondu 
avec l'attachement ? Il me semble que le mot "foi" a faussement été pris pour "croyance" 
et "crédulité".  
Quand vous acceptez l'autorité d'autres personnes, leur perception, leur compréhension 
ou leur expérience, vous bâtissez une croyance (ou de la-crédulité). C'est alors 
l'acceptation de l'interaction d'une autre personne avec la vie, et l'expression verbale de 
cette interaction. Ce peut être d'une personne vivante, ou de personnes qui ne sont plus 
là. La croyance est reliée à la connaissance, laquelle est empruntée, vient du passé et 
peut être statique. 
Il me semble que la foi est reliée à sa propre interaction avec la vie. Vous devez regarder 
la vie, la percevoir, la comprendre, mettre en corrélation cette compréhension avec les 
interactions dans différentes situations et quand l'interaction dans différentes situations 
est conforme à la compréhension qui s'était produite et la vérifie, alors survient une 
conscience de la vérité causée par l'interaction. Cette conscience alors est au-delà du 
doute, au-delà des suspicions, au-delà des argumentations des autres personnes, au-
delà des théories, des dogmes et des doctrines. Peut-être que le mot "foi" indique la 
substance de cette conscience, de cet éveil. 
Cela n'a rien à voir avec la conscience de soi et avec son activité qui consiste à savoir, à 
accepter etc. C'est une rencontre avec la vie. Directe. Immédiate. C'est quelque chose 
qui fleurit dans le mouvement de la vie. Vous percevez, vous comprenez, vous vous 
mettez en conformité avec cette compréhension dans le mouvement de la vie et cela 
s'épanouit comme un millier de pétales de lotus, exhalant son propre parfum. 
"Y a-t-il abandon de soi ?"demande celui qui pose la question. Je me demande ce que 
cette personne implique par ce mot. Est-ce l'expression de soi-même sans restriction ? 
Est-ce que ce mot implique la vie sans inhibition, sans restriction, sans peur ? Implique-
t-il la spontanéité et la relaxation de la spontanéité ?  
Si c'est cela, alors il me semble que la dimension de la foi, c'est le contenu de l'éveil 
intérieur qui est non logique et non rationnel, qui est au-delà de l'atteinte de la logique et 
de l'argumentation. Quand on croît dans cette dimension, évidemment, il y a une absence 
d'effort dans tous les mouvements de la personne et quand les efforts n'interviennent pas, 
nous appelons cela spontanéité. Alors il n'y a pas de manipulation, pas de manœuvre 
dues à la peur, à l'anxiété, dues à des affirmations autoritaires. Quand il n'y a pas de 
telles interventions de l'effort, il y a spontanéité, il y a la grâce de la relaxation 
inconditionnelle, une sorte de liberté, de liberté intérieure. 
Mais quand une personne accepte l'autorité de la connaissance de quelqu'un d'autre, des 
expériences de quelqu'un d'autre, de ses conclusions, de ses théories etc. il y a 
premièrement l'autorité de cette définition (de cette description ou narration ou version) 
particulière, et l'acceptation provoque une rigidité intérieure. Je me demande si vous avez 
remarqué - comme l'a fait votre amie - que l'acceptation et le rejet ont pour résultat une 
raideur intérieure, de la rigidité. Donc s'il y a acceptation de l'autorité (autorité des 
Ecritures, des livres religieux, communications de personnes soi-disant illuminées), une 
fois que j'accepte ce qui s'est produit dans la vie d'une autre personne, je fuis le contact 



71 

direct et l'interaction avec la vie. Quand je regarde la vie à travers les perceptions d'une 
autre personne, j'emprunte les mots de cette personne et ses expériences, lesquelles 
sont conditionnées par la chimie de son propre corps. Donc je vis de seconde main. Ce 
n'est plus "ma" vie, parce que l'acte même de regarder la vie est emprunté à quelqu'un 
d'autre, à travers les mots de cette personne, ses expressions, sa manière de vivre. 
Le mot "acceptation" est un mot plus recherché, mais il s'agit d'un emprunt. Et de ce fait, 
dans l'acceptation de la connaissance - moderne ou ancienne - en regard de la réalité 
ultime, de la nature de cette réalité ultime, il n'y a pas de vitalité, il n'y a pas de vigueur. 
Or la foi est une force dynamique, c'est une fontaine d'énergie inépuisable. 
La foi et la passion vont de pair, parce qu'on a perçu, on a compris, on a vérifié. Donc 
l'énergie de l'éveil intérieur, l'énergie de la compréhension est acceptée par l'aspect 
émotionnel. La structure sensuelle a la vitalité de vivre la vérité, de vivre la foi. Vous 
voyez ? La foi n'est pas quelque chose d'intellectuel, ce n'est pas une conviction 
intellectuelle, ce n'est pas une croyance ou une crédulité émotionnelle, un esclavage. La 
foi, c'est la liberté. Et la foi peut être reliée à ce qui est, non pas à ce qui était, à ce qui 
sera ou à ce qui pourrait être. Elle est toujours reliée à la vie et à l'action de vivre. Le 
présent intemporel qui est l'éternité - la divinité - n'est pas en relation avec une 
particularité, il est en relation avec le tout de la vie. 
Vous buvez un verre d'eau, assis ici, à Bovendonk ; vous n'avez pas à faire le voyage 
vers la Chine ou le Japon pour vérifier que le verre d'eau étanchera votre soif. En buvant 
un verre d'eau, en observant son interaction sur votre corps et ses conséquences, vous 
aboutissez à la vérité que l'eau a l'énergie d'étancher la soif (elle a la fraîcheur, elle a le 
caractère liquide). Donc jamais un doute ne s'insinue dans votre esprit sur la question de 
savoir si le verre d'eau, en Amérique de Sud ou en Amérique du Nord pourra satisfaire 
votre soif. La compréhension crée un éveil intérieur et ce que vous appelez foi, c'est le 
parfum de cet éveil intérieur. Si vous marchez sur terre dans n'importe quel pays du 
monde, vous ne doutez jamais du fait que la terre génère la gravitation et que vous 
pourrez y marcher etc. Donc il me semble que la foi est reliée à la totalité, elle est reliée 
au présent intemporel, à l'interaction personnelle et à la compréhension, au mouvement 
de la vie., 
J'espère que nous avons distingué la foi des croyances et j'espère aussi que nous avons 
regardé le fait que, dans la dimension de la foi, il n'y a ni self, ni effort d'abandon, mais 
une spontanéité, une relaxation sans inhibition qui est la nature de la vie, qui est l'essence 
de la vie. 

"Qu'est-ce que la perception juste ? Qu'est-ce que la perception juste quand nous 
nous regardons nous-mêmes, nous regardons à l'intérieur de nous-mêmes ? Il y a 
une partie inconsciente, le contenu de la partie inconsciente de notre conscience. 
Ne colorera-t-elle pas, ne conditionnera-t-elle pas la perception que nous avons 
de nous-mêmes ? Comment peut-on savoir que nos perceptions ne sont pas 
inhibées ou conditionnées par l'inconscient ?" 

Cela, c'est le langage créé par la psychologie dans le but d'étudier la conscience, on l'a 
analysée, catégorisée en conscience, subconscience et inconscience.  
La subconscience n'est pas difficile à connaître : c'est l'héritage immédiat, héritage des 
parents ou de la famille depuis quelques générations, et le contenu du subconscient - 
c'est-peut-être la couche la plus profonde de la conscience - ce contenu nous lance des 
défis, le défi de sa présence à travers nos inclinations non rationnelles, nos croyances, 
nos tendances, nos goûts et les aversions que nous n'avons pas formés ou organisés 
consciemment. 



72 

Donc le contenu de la subconscience, qui est l'héritage immédiat, nous le sentons dans 
cette invasion de tendances et d'inclinations, de goûts et d'aversions et nous en devenons 
conscients, au milieu des défis, des situations, des relations etc. 
Mais la science de la psychologie dit que plus profond est l'inconscient racial, l'inconscient 
collectif. L'être humain est le produit de millions et de millions d'années, il est le produit 
de la civilisation et de la culture humaines. De ce fait, chaque être humain contient toute 
l'expérience et toute la connaissance de la race. Peut-être en est-il ainsi. La personne qui 
a posé la question a utilisé le terme "inconscience" qui appartient à la terminologie de la 
science psychologique. 
Continuons avec la question : quand je perçois, je perçois à l'intérieur, regardant en moi-
même le mouvement de l'esprit, le comportement de la structure mentale, je ne connais 
pas le contenu de l'inconscient. Le terme d'inconscient lui-même indique, n'est-ce pas 
que nous ne sommes pas conscients de cela, nous ne l'avons pas vu, nous ne l'avons 
pas connu et par conséquent il nous est vraiment très difficile de le reconnaître si jamais 
il survient. Venons-en maintenant à l'expression "nous percevant nous-mêmes, nous 
percevant à l'intérieur". Pourquoi voulons-nous nous percevoir nous-mêmes ? Pourquoi 
est-ce que je veux examiner et observer le mouvement de l'esprit, le mouvement de la 
pensée ? Evidemment, je veux le comprendre, j'aimerais le comprendre. Est-ce que je le 
comprendrai si je l'accepte comme bon ou si je le rejette comme mauvais ? Est-ce que je 
le comprendrai si je juge, alors qu'il se présente, qu'il pourra être ou ne pourra pas être 
aimé. J'espère que vous faites le voyage avec moi.  
Tout jugement de valeur à propos du mouvement fera obstruction à la perception. Et si 
nous ne nous laissons pas aller au jugement de valeur, est-ce que cela importe que ce 
soit le contenu du subconscient ou celui de l'inconscient qui surgisse ? Je ne vais pas 
comparer, je ne vais pas choisir, je ne vais formuler aucun jugement. 
La perception, pour être digne du mot, doit être sans jugement, et je perçois dans le but 
d'apprendre, de découvrir sa nature, d'observer, de comprendre. L'exactitude ou l'erreur 
sont, pour mon esprit, pour ma perception, des termes non pertinents. La perception qui 
a pour résultat l'apprentissage et la découverte, pourrait être appelée juste, si vous voulez 
l'appeler ainsi. Si elle me met en contact direct avec le fait, je peux l'appeler juste.  
Si elle crée un écran entre la réalité et moi-même, si elle crée des brèches, des brèches 
dimensionnelles, des brèches horizontales entre la réalité et moi-même, dues aux 
dogmes, aux théories, aux idéologies, aux doctrines, alors cette perception ne m'est 
d'aucune utilité, n'est pas pertinente pour moi, pas pertinente pour ma compréhension, 
pour mon apprentissage. 
Donc si je ne suis pas intéressé par le fait d'arriver à un quelconque jugement de valeur, 
mais si ce qui m'intéresse c'est d'être mis à découvert dans le but de comprendre la 
structure mentale, comment elle agit et ce qu'elle fait, alors le contenu de l'esprit, le 
conscient, le subconscient, l'inconscient, ne créent aucune difficulté. 
Deuxièmement, est-ce que je commence à regarder le mouvement de l'esprit avec 
l'illusion qu'il y a quelque chose appelé "mon" esprit. Une fois que vous vous installez 
dans la perception, est-ce le "je" qui perçoit ? Y a-t-il l'illusion que "je" suis en train de 
regarder "mon" esprit ? 
Désolée de nous pousser dans ces eaux profondes, mais il me semble que nous sommes 
victimes d'un mythe psychologique, d'une illusion psychologique, d'une croyance, depuis 
peut-être un grand nombre de siècles, depuis qu'il existe un esprit individuel. 
Donc, je regarde ma force, mes faiblesses, mes talents, ma structure mentale. Si j'utilise 
les termes "je" et "mien" en relation avec le corps physique, c'est compréhensible et 
pardonnable. Il y a un corps physique séparé et indépendant des autres corps qui sont 



73 

aux alentours. Ainsi les mots "je" et "le mien" ont quelque utilité, quelque pertinence au 
niveau physique. Y a-t-il quelque entité à l'intérieur du corps qui pourrait être appelée "je" 
et dont le mouvement pourrait être appelé "mien" ?  
Nous mettons en question la validité de toute croyance et de toute particule de 
connaissance. C'est là notre façon d'apprendre, c'est la façon de découvrir la vérité sans 
suivre les modèles commodes et confortables d'acceptation, de conformité, d'imitation. 
Vous voyez ? Nous nous sommes placés dans la vulnérabilité ; alors nous osons 
apprendre, nous osons explorer. Alors, pourrait-il se faire qu'il y ait un ancien 
conditionnement du système neurochimique se manifestant par l'expression verbale par 
les modèles de pensée, les codes de conduite, les normes, les critères de l'éthique et de 
la moralité, les contraintes des religions organisées et des institutions, tout ce qui a été 
ingurgité dans le système. Donc le système neurochimique réagit à certains mots et à leur 
signification d'une certaine manière. Ce n'est pas seulement une manière cérébrale, mais 
c'est une manière neurochimique. 
La réaction chimique à un mot, réaction neurologique à d'autres mots. Ainsi, la race 
humaine s'est conditionnée, au nom de la civilisation et de la culture, à réagir aux mots et 
à leur sens, aux gestes physiques et à leurs associations, d'une certaine manière 
spécifique, qui était nécessaire au processus de la soi-disant éducation. Le 
conditionnement a été l'essence de l'éducation. Donc la race humaine se comporte ainsi 
et le mouvement mental pourrait être le mouvement de ce conditionnement, le "play-
back", la répétition.  
Alors, quand il y a un effort pour observer, qu'il y a apprentissage de l'observation, c'est 
l'observation du comportement de l'esprit humain s'exprimant dans ce corps. Examiner, 
observer le comportement humain, le comportement neurochimique de l'homme qui se 
produit dans ce corps, non pas mon esprit, ma pensée, mon désir, mon avidité. Donc se 
pourrait-il que ce que vous appelez perception juste nécessite l'explosion du mythe 
psychologique qu'il y a un ego individuel, un esprit individuel qui doit être observé ? 
Comme nous avons besoin d'une autre source de perception et de réponses, peut-être 
avons-nous besoin d'autres attitudes et d'autres approches de notre héritage, qui contient 
une multitude de conditionnements, lesquels furent nécessaires pour civiliser et cultiver 
l'animal humain. Si je dois travailler comme ingénieur et construire un pont sur une rivière, 
j'aurai besoin de tous les conditionnements de la mémoire ; j'aurai besoin de toute la 
connaissance que j'ai acquise et de toute mon habileté à utiliser cette connaissance. 
Supposons que j'aie à œuvrer comme chirurgien dans un hôpital, dans la salle 
d'opération. J'aurai besoin d'une mémoire très aiguisée d'un cerveau très alerte, 
d'organes des sens très souples et d'une extraordinaire habileté pour opérer un patient.  
Il y a les champs de pertinence des conditionnements, et il y a des champs de liberté 
complète vis à vis du conditionnement. La justesse de la perception demandera de la 
discrimination entre les champs où pensée et connaissance sont pertinentes et ceux où 
pensée et connaissance sont absolument sans pertinence. 
Il me semble donc que la perception juste est une perception sans jugement, sans 
jugement vis à vis de soi-même, sans évaluation, sans construction d'images au sujet de 
soi-même : je suis une personne bien informée, je suis un étudiant avancé etc. 
Peut-on regarder le mouvement de l'esprit sans l'appeler esprit italien, esprit indien, 
hollandais ou anglais ? Pouvons-nous nous regarder nous-mêmes comme des êtres 
humains (un être humain observant le conditionnement humain) ? Si je m'appelle moi-
même hindou, indien, italien, américain, j'ai déjà inhibé ma perception. 
Donc la perception juste demandera une liberté intérieure, n'est-ce pas ? Elle demandera 
la liberté afin de voir les faits tels qu'ils sont, non pas comme un chrétien, un musulman, 
un juif ou un hindou, mais la perception en vue de l'apprentissage doit se produire dans 



74 

la liberté, être une expression humaine de la vie. Voyez-vous la révolution dans la 
perception même ?  
Parce que si je regarde en tant qu'hindou ou qu'indien, je dis "Ah ! C'est une doctrine 
hindoue. Ce qu'elle dit doit être vrai. C'est écrit dans les Védas. Donc elle doit être vraie." 
"C'est ce que l'Ancien Testament ou le Nouveau Testament me dit" "C'est ce qui est 
enseigné dans les synagogues, cela doit être vrai." C'est impossible d'avoir la liberté de 
la perception s'il y a acceptation de l'autorité et présomption d'attacher la vérité à cette 
autorité. 
Celui qui pose la question poursuit en disant :"Où commence la révolution dans la 
conscience ?"Elle commence avec la liberté intérieure de se regarder soi-même comme 
un être humain, comme une expression humaine de la vie tout entière, comme une 
expression humaine de la vie universelle, de la vie cosmique (ou de quelque autre terme 
que vous voudriez l'appeler). Sans accepter ou rejeter les conditionnements de la culture 
de la communauté, de la race ou de la nationalité, pouvons-nous les écarter et regarder 
dans la liberté ? Parce que le rejet ne vous conduit pas vers la révolution. Alors que vous 
avez tout rejeté, qu'allez-vous révolutionner ? 
Deuxièmement, la révolution ne peut pas être limitée seulement au sérieux intellectuel. 
Quand les gens se tournent vers la religion, la spiritualité, la transformation, l'illumination, 
la libération et tout ce que vous voulez, quand ils se tournent vers cela (et ils le font à 
juste titre), ils commencent par des recherches intellectuelles, théoriques, académiques, 
des recherches verbales, exprimées verbalement.  
Mais si la recherche et si l'exploration restent prisonnières de cet exercice cérébral, si le 
sérieux est limité seulement à un exercice intellectuel, que se passera-t-il ? 
Intellectuellement, on saisirait la vérité. Mais en dehors de cet exercice intellectuel qui 
consiste à écouter, à lire, à entendre, à réfléchir etc. le reste de la vie sera vécu tout à fait 
différemment, sous l'autorité des émotions, sous l'autorité des réactions, des habitudes, 
des conventions, des traditions. N'est-ce pas ce que nous faisons ?  
Intellectuellement, nous sommes prodigieusement sérieux, d'un sérieux fragmentaire, 
partiel, et nous disons :"Ah ! J'y suis". Cela n'est jamais co-relié à notre action de vivre, à 
notre manière de vivre, à notre relation à la nourriture, au régime, à l'exercice, au sommeil, 
aux vêtements, à la relation homme/femme, aux célébrations, aux rituels religieux, aux 
célébrations nationales. Nous suivons tout cela sans avoir connaissance du fait que nous 
créons en nous-mêmes une division, imaginant que la transformation se produira par la 
seule acceptation intellectuelle de certaines nouvelles voies et de nouvelles approches, 
sans nous soucier de vivre ces approches dans notre vie quotidienne. 
Vous savez ? La révolution, se produit dans le mouvement de la vie et non pas dans le 
cerveau. Elle peut commencer là, ce peut être la première étape, mais le premier pas 
n'est pas tout le voyage. Vous pouvez faire le premier pas et rester bloqué là. Vous restez 
alors identifié aux concepts de nation, de race, à vos goûts et à vos aversions sur les 
bases raciales, aux préférences et aux préjugés sur les bases nationales. Et puis nous 
espérons qu'une transformation se produira, aura lieu dans notre vie. 
Ce qui a été compris intellectuellement, verbalement, théoriquement, doit être accepté 
par l'aspect émotionnel de notre être et doit être vécu au niveau des sens. Nous ne 
pouvons pas séparer le sensuel, le psychologique, et puis le cérébral ou l'intellectuel. 
Quand la vérité est comprise, elle doit être vécue immédiatement, instantanément, au 
niveau des sens.  
Je n'accepte pas l'autorité des dieux ou des déesses, des églises et des temples, et 
j'accepte l'autorité de mes réactions (je hais cette personne, je déteste cette personne, je 
juge celle-ci en permanence comme étant mauvaise et j'entretiens tous les préjugés 



75 

raciaux ou nationaux etc.… leur autorité). Voyez-vous les inconsistances de notre 
exploration ? 
Donc la révolution dans la conscience est une aventure holistique, non pas une aventure 
intellectuelle, non pas une obsession émotionnelle. Alors, y a-t-il une volonté d'impliquer 
ma vie tout entière dans cette exploration ? Y a-t-il une volonté de dédier à la vérité ce 
que je comprends ? Comprendre la vérité n'est pas très difficile, mes amis. Mais même 
après avoir compris la vérité, l'attachement à ce qui est faux est la difficulté réelle. Ce qui 
est faux ne s'accroche pas à nous, c'est nous qui nous y accrochons en nous identifiant 
à lui ; nous nous y accrochons parce qu'il y a une illusion de stabilité, de sécurité, de 
continuité. Il en a été ainsi pendant des milliers d'années, des centaines d'années et il en 
sera encore ainsi. Que je le perpétue ! 
L'illusion qu'il existe quelque chose comme une sécurité psychologique crée une 
résistance envers l'inconnu, l'inconnu ne m'offre aucune sécurité. Ainsi, même après avoir 
apprécié ce qui est connu au sujet de la vie et ce qui est expérimenté par la race humaine, 
cela n'est qu'un fragment négligeable de la totalité. Ce fragment de connaissance et 
d'héritage est beaucoup plus important pour nous que l'inconnu et que l'inconnaissable 
restants. Nous nous accrochons à cela.  
C'est pourquoi la révolution ne se produit pas ; la transformation qualitative, holistique, 
radicale ne se produit pas à cause de nos inhibitions intérieures, de nos inhibitions non 
exprimées, des inhibitions qui restent dissimulées, Autrement, notre intelligence les 
verrait et il y aurait en nous un mécontentement envers nous-mêmes. Nous ne voulons 
pas de cet inconfort, de ce mécontentement. Alors nous dissimulons ces inhibitions. Nous 
ne leur permettons pas d'apparaître au niveau de la verbalisation. Ces inhibitions, ces 
divisions, nous leur avons permis de croître ou nous les avons entretenues. Et puis nous 
nous disons à nous-mêmes :"J'ai lu pendant 25 ans, j'ai écouté pendant 40 ans et la 
libération ne s'est pas encore produite." 
Quand vous allez vous promener, ne sortez-vous pas de votre maison ? Ne franchissez-
vous pas la porte ? Une personne qui veut aller sur la lune doit aller au-delà de l'orbite de 
la terre et de la loi de la gravitation etc. Vous ne pouvez pas être simultanément à 
l'intérieur de l'orbite de la terre et à l'intérieur de l'orbite de la lune. De la même façon, si 
nous voulons rester enracinés dans la connaissance, la structure mentale, le passé et si 
nous voulons, simultanément, être au-delà de cela, alors nous créons une lutte, une lutte 
sans fin, voulant à la fois être enracinés dans la pensée et être libres de la pensée. 
Le champ spirituel et religieux a été considéré comme un champ _ de convictions 
intellectuelles (changement de convictions, changement des modèles de comportement, 
changement des normes et des critères pour former le jugement des gens). Ou bien, au 
nom de la religion, c'est une flambée émotionnelle, manipulant les émotions, les 
sentiments, les excitant par certains conditionnements, des rituels, des prières, le chant 
de mantras, stimulant les chakras. Vous manipulez certains états neurochimiques de 
votre être et restez cristallisé là. Et je pense que la race humaine a passé siècle après 
siècle dans cet exercice intellectuel de "savoir" au sujet de Dieu, et les religions ont passé 
des siècles dans la poursuite dénuée de sens de l'expérience de Dieu. 
La divinité ne peut pas être connue et ne peut jamais être expérimentée par l'esprit et par 
les sens. Ce qui est le tout, cela dont vous êtes un aspect organique et non une partie, 
comment peut-il être expérimenté ? Comment le tout peut-il être expérimenté par la 
partie ? Comment une goutte d'eau peut-elle expérimenter la totalité de l'océan ? Elle 
peut avoir conscience de l'essence de son être et être éveillée à ce qu'est l'"océanité". 
Donc il me semble qu'une révolution dans la conscience demande l'humilité et la volonté 
d'être dans l'étreinte de l'inconnu et de l'inconnaissable. L'humilité et l'absence de peur 
pour laisser tomber l'erreur et vivre la vérité qu'on a comprise, sans mesurer ce que cela 



76 

vous coûte dans les termes de sécurité sur le plan social de stabilité économique, de 
certitude psychologique etc. etc. Une fois qu'il y a la volonté d'entraîner la totalité de votre 
vie (le sensuel, le verbal, le psychologique), la volonté d'apprendre à tous ces niveaux 
simultanément (non pas seulement cérébralement) et de le stocker dans la mémoire, il 
faut faire un effort pour s'y conformer et apprendre à tous les niveaux, faire un 
apprentissage holistique. 
Apprendre est holistique. Donc vous apprenez, vous comprenez, vous vivez. Le fait de 
vivre enrichit l'apprentissage et apprendre enrichit la vie. Nous pouvons faire erreur. Il se 
peut qu'on fasse une faute. Il peut y avoir des moments d'hésitation, de gêne, il peut y 
avoir des soi-disant défaillances, des souffrances etc... Si j'ai failli, j'apprendrai par cet 
échec même. L'échec n'est pas aussi dévastateur que le succès. Le succès me donne la 
tentation de construire une image de moi-même : celle d'une personne qui réussit. Que 
le succès se produise je crée immédiatement une conclusion, une image ; je m'identifie 
avec elle : je suis une personne qui réussit, donc je dois réussir dans toutes mes 
aventures.  
Je deviens un maître exigeant pour moi-même. Ainsi, j'apprends par mes échecs, mes 
fautes, mes démarches incorrectes. J'apprends à partir des actions de la vie. J'apprends 
de la vie. 

"J'ai le désir d'être libéré. Que faire ? Dois-je passer davantage de temps assis en 
silence ?" 

Devons-nous remanier la question ? Devons-nous l'améliorer un peu ? Devons-nous la 
formuler de cette façon : j'ai le désir de vivre dans la libération (non pas d'être libéré) ? 
La libération peut ne pas être reliée au processus du devenir (je deviens libéré, je deviens 
illuminé). Nous pouvons attendre pendant dix vies et le "je" ne sera pas libéré. Vous 
voyez ? Il n'y aura pas de puissance dans le "je". Pauvre petite chose ! C'est une idée. 
Elle doit être utilisée dans ses limitations pour le but dans lequel elle a été créée. 
Les idées, les concepts, sont créés pour certaines nécessités fonctionnelles. Ce sont de 
belles choses à utiliser dans leur champ relatif. Mais si elles sont étirées trop loin, si elles 
sont étendues aux dimensions où elles n'ont aucune sorte de pertinence, alors elles font 
piètre figure. Ou bien il se peut qu'elles conduisent à l'illusion de la souffrance. 
Ainsi, nous devons dire :"J'ai le désir de vivre dans la libération. Qu'est-ce que je fais ? 
Qu'est-ce que je fais avec la vie ? Qu'est-ce que je fais avec moi-même ?"S'asseoir en 
silence, ce n'est pas la fin de la vie, le but de la vie. C'est seulement une façon 
d'apprendre. L'apprentissage finit avec cela. Ce n'est pas un nouveau rituel. C'est 
seulement une aide à utiliser au commencement, dans le but d'apprendre à affermir nos 
corps, d'apprendre à s'abstenir de parler, d'apprendre à se détendre physiquement, 
verbalement, mentalement. 
Quand nous sommes assis ensemble, la présence de nos compagnons de recherche et 
d'exploration procure de l'énergie. Quand l'attention d'un certain nombre de personnes 
est focalisée dans une direction, cela charge l'atmosphère d'une qualité d'énergie. Ainsi, 
nous disons :"quand nous nous réunissons, asseyons-nous, apprenons". C'est vivre dans 
la dimension du silence qui doit être appris. Non pas d'être assis en silence ou d'être 
debout en silence. Non pas être assis en méditation ou debout en méditation ou marcher 
en méditation.... Nous allons passer quelques minutes de plus les uns avec les autres ce 
matin. Et j'espère que vous me pardonnez de prendre davantage de temps. 
Vous ne voulez pas que je continue ?  Est-ce O.K. ?  Il semble que cela vous amuse... 
Donc j'ai le désir d'être libéré. Qu'est-ce que je fais ? D'abord, que je comprenne ! Si 
j'étais celui qui pose la question, j'essaierais de comprendre la signification du mot 
"libération" : là où il n'y a pas de restrictions, de contraintes, de peurs, pas d'inhibitions, 



77 

pas de compulsions. N'est-ce pas cela qu'on entend par le mot "libération" ou "liberté" ? 
Pas de compulsions venant de l'extérieur ou de l'intérieur. Pas de peur, pas de 
compulsions. Pas d'inhibitions qui me font me rétrécir dans ma propre peau. Donc cela 
c'est la signification de "liberté" ou "libération" : il n'y aura personne pour me dire quoi 
faire, pas de terme de référence, pas d'autorité du passé. Je serai laissé avec la vie, en 
moi et autour de moi. Est-ce cela que je veux ?  
Pas de modèles de pensée sur lesquels m'appuyer, à quoi me référer. Rien qui me dise 
ce qui est juste, ce qui est faux, ce qui est péché, ce qui est vertu. J'ai à le découvrir par 
moi-même. Est-ce que je veux vivre dans la libération ? C'est la première chose que je 
dois découvrir, parce que la liberté, c'est la vulnérabilité totale. Si je souffre de 
susceptibilité émotionnelle envers toutes les personnes et envers ce qu'elles me disent, 
cette susceptibilité émotionnelle ne me permettra pas de vivre exposé à la libération.  
Est-ce que je me sens en sécurité en acceptant les croyances, les autorités et les 
traditions ? Alors, je dois m'enfuir. Il y a donc une susceptibilité émotionnelle qui m'a fait 
collectionner des croyances et l'habitude intellectuelle de théoriser sur la vie, qui m'a fait 
collectionner des théories et des dogmes. Il y a la susceptibilité intellectuelle du savoir et 
la susceptibilité émotionnelle des croyances. Evidemment, je ne peux pas risquer de 
découvrir ce qu'est la libération. J'ai à découvrir d'abord qu'il y a en moi cette 
susceptibilité, ce qu'elle m'a fait. Vous voyez ?  
La libération se fait toujours par rapport au connu. La liberté se fait toujours par rapport 
au connu. L'inconnu ne vous lie pas. Il n'y a pas d'asservissement. Il n'y a pas de 
systèmes, pas de structures, pas d'esclavage, pas de modèles dans l'inconnu, dans le 
tout de la vie. Les modèles, les habitudes, les conditionnements, tout cela qui nous lie, 
c'est le connu. Donc, liberté vis à vis du connu, libération vis à vis du connu. C'est la 
signification du mot "libération". 
Ce n'est pas quelque chose de mystérieux ou de mystique. C'est une science. La 
spiritualité, c'est la science de la vie et de l'action de vivre. Vivre sans croyances et sans 
crédulité. Vivre sans l'autorité de la connaissance qui est stérile, qui est le passé. Vivre 
dans le présent, vivre avec vos perceptions et la compréhension qui s'est produite en 
vous etc. etc. Maintenant, je comprends que la libération est toujours une libération du 
passé, du connu, du conditionnement. Donc, qu'est-ce que je fais ?  
Je regarde le mouvement qui se produit ici, dans ce corps, je découvre comment ce 
mouvement se produit. Est-ce un mouvement qui consiste à voir, regarder, interpréter en 
accord avec certaines habitudes ? Je devrai le découvrir. Vous voyez ? Ainsi, je n'étudie 
pas une théorie, je ne lis pas un livre. J'ai écarté tous les livres et je dis :"J'apprends de 
la vie. J'apprends de la créativité de la vie par laquelle je suis entouré et de la créativité 
de la vie qui demeure en moi. Je suis autant le lieu de cette créativité que l'est le cosmos 
à l'extérieur". Donc, j'ai écarté les livres. Je ne vais questionner personne. Je vais 
apprendre de la vie elle-même.  
La vie est ma professeure, et le mouvement de la vie est l'occasion d'apprendre. Ce sont 
mes classes. Ce sont mes occasions pour cette auto-découverte. Donc la seconde chose : 
je vais apprendre de la vie elle-même et non des livres ou des individus. La liberté doit 
commencer au premier pas. Ce n'est pas une chose à laquelle on arrive à la dernière 
étape. C'est quelque chose avec quoi je dois commencer. Donc je commence à vivre avec 
moi-même, avec la vie en moi. Vous direz :"Ne vivons-nous pas nous-mêmes ?"J'en 
doute. Nous vivons avec la connaissance, les théories, les croyances, les critères, avec 
les réactions qui sont les modèles d'habitudes du cerveau et du système neurochimique. 
Nous ne vivons pas avec la vie en nous. 
Pour apprendre, quels atouts ai-je ? J'ai les organes des sens, ce sont mes collègues 
dans la perception, mes compagnons. Je devrai regarder ces organes des sens, le 



78 

système sensoriel et voir s'il est capable de perception, voir si je fournis au corps un 
régime approprié et si je garde les sens dans le meilleur état possible. Si je suralimente 
le corps ou si je le sous-alimente, si je lui accorde trop ou trop peu de sommeil, 
naturellement, les organes des sens ne seront pas dans leur meilleur état. Ils doivent être 
reliés aux objets qui sont en dehors d'eux, ils doivent voir, écouter. Donc ils doivent être 
gardés libres de toutes les sortes de toxines et d'impuretés, libres des déséquilibres. Vous 
savez ?  
J'ai commencé à apprendre. Je commence à apprendre au niveau des sens. Donc ce 
n'est pas seulement d'être assis en silence qui va amener la solution mais quand vous 
vous sortez de l'autorité de la connaissance, vous êtes dans le silence. S'il vous plaît, 
voyez bien cela : la discontinuité du mouvement de la connaissance, du mouvement de 
la pensée, c'est le commencement du silence. Une fois que j'ai écarté tous les livres et 
tous les grands enseignants du monde et qu'en toute humilité, prenant la lampe de ma 
propre compréhension, de ma propre perception, j'ai commencé l'aventure de la 
libération, chaque pas devient le professeur et chaque pas est un pas sur la voie de la 
découverte de la vérité.  
La religion, c'est la découverte personnelle de la vérité. C'est une rencontre de première 
main avec la réalité. La religion, c'est l'interaction avec la vie. Non pas par les idées sur 
la vie ou par les théories sur la vie, mais avec votre système sensoriel, la sensibilité qui 
vibre dans votre organisme physique, l'intelligence organique à votre disposition. Nous 
avons de magnifiques compagnons qui peuvent travailler avec nous dans cette aventure 
de la libération. Donc, quel que soit l'endroit où j'ai pu remarquer des toxines, des 
impuretés, des déséquilibres, des obstructions, des comportements illogiques, du matin 
au soir, je les corrige. Avec ma perception, je les corrige : ceci n'est pas le genre de 
régime qui convient à mon corps, il ne le maintient pas dynamique et souple. J'en change. 
C'est trop de sommeil. Le corps n'en a pas besoin. Ou bien il y a trop peu de sommeil, le 
corps en réclame plus. Je lui procure ce dont il a besoin. La verbalisation ? Je la regarde. 
Est-ce que je prononce des mots que je comprends, ou bien est-ce que j'emploie des 
mots d'emprunt ? des mots non adéquats ? des mots incompris ? Alors je cesse de les 
utiliser et j'utilise les mots (je verbalise) à la mesure de ma perception et de ma 
compréhension.  
Vous voyez l'austérité ? La libération est très austère. L'essence de la libération, c'est le 
renoncement, non au monde, non aux proches, non pas aux responsabilités, mais 
renoncement à l'identification, aux constructions d'images, aux conclusions 
desséchantes, à la formation de jugements. Le renoncement est un état de conscience 
où on ne juge pas. Et quand il n'y a pas de jugement, il n'y a évidemment pas 
d'attachement. 
Il y a tant à dire ! tant à partager ! Mais nous devons nous en tenir à la pendule ! Alors, 
nous nous arrêtons ce matin. Qu'est-ce que je fais ? Je devrais compter sur mon système 
sensoriel. Je compte sur la sensibilité dont je dispose. Je compte sur l'interaction avec la 
vie (et cette interaction, en tant qu'enseignant, est un guide). Je compte sur la vigilance 
et l'attention qui sont à ma disposition, et je continue à apprendre, de sorte que chaque 
relation devient une occasion de découverte de moi-même, chaque mouvement devient 
une occasion de libération. 
Merci de travailler dur avec moi par ce beau jour ensoleillé. 
Merci pour votre coopération. 



79 

Questions et réponses 
BOVENDONK 13 septembre 1991 

 
"J'ai pris conscience qu'il était nécessaire de mourir à l'image du moi. Mais cette 
mort ne se produit pas. Je continue à y penser mais elle ne se produit pas." 

C'est la question que nous allons envisager ce matin. 
Je prends conscience de la nécessité de mourir à l'image du moi (ou des images du moi). 
Qu'est-ce que cela implique ? La mort n'est pas la destruction, n'est-ce pas ? Pourquoi 
est-il nécessaire de mourir à ces images ? 
Quand ma maison est en feu, est-ce que je dois penser à en sortir, à sauter au dehors ? 
Est-ce que des pensées, des idées de méthodes, de techniques entrent dans ma 
conscience quand je vois que la maison est en feu ? Y a-t-il une quelconque intervention 
de la pensée ? Y a-t-il un décalage entre la perception et l'action ? Ou si la maison est 
envahie par l'eau, il n'y a pas de décalage entre la perception et l'action parce que la 
perception au niveau du sens de la maison inondée ou de la maison en feu provoque 
instantanément la mobilisation de l'intelligence organique. La perception est 
immédiatement convertie en compréhension, et la compréhension conduit à l'action 
spontanée. N'est-ce pas là ce qui se produit ? Parce que, quand je vois que la maison est 
en feu, je prends conscience que je ne peux pas y vivre.  
Alors, est-ce que je prends conscience du fait que les images que j'ai construites ou que 
les gens ont construites à mon sujet et que j'ai acceptées m'empêchent de vivre ? Est-ce 
que j'ai pris conscience du fait que les images m'isolent de la vie ? Vivre, c'est être relié 
à ce qui est. L'interaction avec la vie, c'est l'action de vivre. Et les images m'empêchent 
même de percevoir les faits et, plus encore, empêchent l'interaction avec la vie. 
Se pourrait-il que la perception d'un fait psychologique n'activât pas, ne mobilisât pas 
l'intelligence en nous, comme elle le fait au niveau des sens. Est-ce à cause de notre 
éducation défectueuse au long de siècles sans nombre, parce que nous avons, dans une 
telle mesure, été drogués de pensée ? Le corps drogué, saturé de drogue perd sa 
sensibilité. De la même façon, avons-nous été drogués par la pensée et la connaissance, 
accumulant des idées et puis pensant à la manière de les utiliser, marchandant avec 
elles ? Avons-nous perdu ce mouvement spontané d'intelligence organique ? C'est là la 
question. Non pas pourquoi la mort, mais pourquoi la perception d'un fait psychologique 
ne se produit pas (perception non au niveau des sens, mais par la sensibilité au niveau 
psychologique). Pourquoi l'intelligence n'est-elle pas stimulée ? 
Comment élever nos enfants, et comment nous élever nous-mêmes, de sorte que la 
même activation de l'intelligence qui se produit au niveau des sens se produise au niveau 
psychologique et que je prenne conscience, mes amis, que les images ne me permettront 
pas de vivre (comme le feu ne me permettra pas de vivre dans la maison, les images ne 
me permettront pas de vivre). S'il vous plaît, voyez bien cela. Parce que c'est l'urgence 
de vivre qui me fait sauter par la fenêtre, et même casser la vitre quand la maison est en 
feu. Instantanément, je saute au dehors.  
Donc, je réalise que les images ne me permettent pas de vivre. Sauter hors des images, 
des enclos, de l'isolement qu'ont construits les images pourrait se produire si nous 
percevions vraiment - non pas comme une partie de connaissance, non pas comme une 
idée, mais comme un fait - que nous ne vivons pas. Je me demande si nous nous 
souvenons que nous nous étions posé cette question le tout premier jour : sommes-nous 
vivants ? sommes-nous en train de vivre ? Ou sommes-nous dans l'illusion que nous 
vivons ? 



80 

Deuxièmement, se pourrait-il que le mot "mort", l'utilisation du terme "mort" stimulât une 
résistance non exprimée, et que l'intelligence soit bloquée par cette résistance, parce que 
la mort, pour nous, est quelque chose de négatif ? Le fait de mourir et la mort sont 
confondus avec destruction.  
Quand la forme d'une fleur a épuisé le potentiel de créativité qui se manifestait à travers 
elle, les pétales de la fleur commencent à se dessécher et à tomber. En automne, les 
feuilles de l'arbre se dessèchent ; elles prennent une très belle couleur jaune. De même, 
l'âge mûr, dans le corps humain, a sa propre gloire. Le sourire brillant à travers les rides, 
sur le visage humain à l'âge mûr a autant de beauté, est aussi ravissant que le sourire 
sur le visage d'un bébé ou d'un enfant, si nous savons le regarder. Ainsi, les feuilles 
tombent, elles ne perdent pas la vie, elles tombent sur la terre et sont converties en 
engrais et elles donnent de la vitalité à la terre. Bien que la forme se désintègre, l'énergie 
est recyclée, elle est convertie en une autre forme, et elle continue. La vie ne connaît pas 
de destruction.  
La forme humaine se désintègre, soit qu'elle ait épuisé sen potentiel, son potentiel 
biologique et qu'elle doive se flétrir, soit qu'elle ait été contaminée par des maladies et 
que, par conséquent, le mouvement de l'énergie soit épuisé. Mais ce n'est pas la fin de la 
vie, peut-être seulement la discontinuité d'une forme particulière, d'une expression 
particulière.  
Se pourrait-il que l'expression "mourir à soi-même", "mourir à l'ego" envoie le long de 
votre colonne vertébrale un frémissement et provoque en vous la résistance tacite de la 
peur ? S'il en est ainsi, laissons de côté le mot "mort", parce que l'exploration religieuse 
n'est pas une épreuve par laquelle nous devions nous torturer nous-mêmes avec des 
mots, avec des peurs, avec des résistances. L'investigation, l'exploration est une aventure 
joyeuse, impliquant le sérieux de toute la vie, le sérieux peut être joyeux, il n'a pas besoin 
d'être dépressif, triste, cynique et effrayant. Donc laissons tomber le mot "mort", pour 
parler de discontinuité dans la construction d'images. 
Pouvons-nous reformuler la question maintenant ? J'ai pris conscience que la 
discontinuité dans la construction des images était nécessaire, et cependant elle ne se 
produit pas.  
Elle ne se produit pas parce que je n'ai pas été entraîné à cela. Dois-je commencer avec 
moi-même, en ce moment même ? ici ? maintenant ? et passer au milieu des relations et 
des expériences sans construire d'images au sujet de moi-même et des autres ? Cela est 
possible. L'apprentissage est possible jusqu'au dernier souffle. C'est là la beauté d'être 
né sous forme humaine. C'est une vraie bénédiction que de naître humain. 
Qu'est-ce que se mouvoir à travers les événements et les incidences de la vie 
quotidienne, les relations, sans construire d'images ? Une image est construite sur un 
jugement de valeur, n'est-ce pas ? Elle est construite, elle est basée sur une conclusion, 
une conclusion catégorique, une conclusion irréversible. Supposons que j'apprenne à 
noter et à enregistrer le fait sans convertir ma compréhension en conclusion rigide.  
Je n'accumule pas les conclusions : je comprends les faits, je leur réponds selon les 
besoins de la situation, selon le travail que je dois faire. Donc selon ma compréhension 
de la nature de l'individu, en me basant sur ma compréhension du défi que me présente 
la situation, j'agis. Je n'œuvre pas naïvement, d'une façon ignorante avec insouciance (il 
n'y a pas dans la vie de temps pour être insouciant). Si je suis étourdi, distrait, alors je 
manque l'occasion de rencontrer la vie, de prendre part à son intelligence. Je manque 
l'occasion de vivre. 
Donc sur le plan sensoriel, je perçois ; sur le plan de la sensibilité, je comprends ; sur le 
plan verbal et intellectuel, je saisis les implications, je réponds à la situation. Et puis, point 
final. Pas de conclusion, de théorie, de dogme à réduire et à transformer en souvenir. Je 



81 

ne veux pas quelque mécanisme de défense pour me protéger de demain, parce que 
demain n'existe pas. Il est seulement dans l'esprit. Dans le présent, je n'ai pas besoin de 
mécanismes de défense, j'ai besoin de spontanéité, j'ai besoin d'intelligence, j'ai besoin 
de la volonté de m'exposer moi-même. Donc le présent ne demande pas de mécanismes 
de défense et demain n'existe pas en dehors de mon cerveau.  
Alors pourquoi devrais-je prendre la peine de tirer une conclusion, de fabriquer un 
jugement de valeur, de construire une idée et d'introduire de la rigidité dans ma 
conscience ? Vous voyez ? Il y a une façon d'apprendre. Aucun souvenir ne doit être 
ajouté. Et quand j'apprends de cette manière, pour agir dans les relations sans tirer de 
rigides conclusions et sans construire d'images au sujet des autres, au sujet du futur, je 
sais comment est cette personne, alors je saurai comment m’accorder avec elle... 
Quand j'ai appris à vivre sans créer de nouveaux souvenirs, alors je trouve que, sans tirer 
de conclusions, sans construire d'images, il est possible de vivre, de partager la vie, de 
communiquer, d'agir dans les relations. Il y a de la fraîcheur dans cela. Me référer à la 
mémoire et me comporter selon les bases de cette mémoire m'enlève toute vigueur. Il n'y 
a pas de vitalité, il n'y a pas de fraîcheur. Donc j'apprends à être frais à chaque moment. 
Je ne me retourne pas pour me référer au passé.  
Si j'apprends de cette façon (et cela devient une manière agréable de vivre), la totalité 
des images rangées dans la mémoire deviendront sans pertinence et périmées, sans le 
moindre effort de ma part. S'il vous plaît, voyez bien cela. Si vous voulez appeler cela 
"mourir" à ces images vous le pouvez. Mais pourquoi utiliser ce terme ? Cela introduit un 
parfum de négativité dans la conscience conditionnée. 
Ainsi, nous devons apprendre deux choses. Vous savez, la spiritualité c'est une science 
de la vie et de l'action de vivre, et il y a tant à apprendre ! La connaissance crée l'illusion 
qu'il y a de la sagesse en nous, une compréhension et que nous n'avons pas à bouger un 
petit doigt, mais simplement à utiliser la connaissance venant de la mémoire. Et c'est tout, 
c'est cela qu'il faut vivre. 
Alors, on peut avoir des désillusions au sujet du rôle de la connaissance, au sujet de 
l'efficacité de la connaissance. A ce moment, l'apprentissage devient possible. La 
sadhana, l’auto-éducation, la spiritualité, c'est un apprentissage, une découverte et, à la 
lumière de notre propre compréhension, nous allons vivre d'instant en instant. 
Je disais donc qu'il y avait deux choses à apprendre : l'une est d'aiguiser la sensibilité de 
sorte que la perception d'un fait psychologique stimule l'intelligence comme elle le fait au 
niveau des sens et, deuxièmement, c'est de vivre sans tirer de conclusions et sans 
formuler de jugements de valeur au sujet des gens ou au sujet de nous-mêmes. N'est-ce 
pas une autre civilisation ? une autre culture humaine ?  
Si la base de la culture, qui est aujourd'hui connaissance, pensée, action de penser, est 
remplacée par l'apprentissage et la compréhension, l'apparence même des relations 
humaines arrivera à un changement qualitatif. Alors je ne continuerai pas à penser à la 
mort, parce qu'y penser ce n'est pas provoquer la mort, ce n'est pas commettre un suicide, 
n'est-ce pas ? Se rendre soi-même libre de l'habitude de construire des images, ce n'est 
pas commettre un suicide (comme ceci est une question de base, vraiment fondamentale, 
nous allons l'approfondir, et aussi la développer). 
Troisièmement, quand la perception, la compréhension du mouvement mental me rend 
capable de voir qu'il n'y a rien de tel qu'un esprit individuel, qu'un ego individuel, que c'est 
seulement une invention culturelle de la race humaine, cette verbalisation, cette idéation, 
cette conceptualisation, que c'est seulement une invention culturelle pour la vie sociale, 
alors l'importance que nous attachions au mouvement de la pensée n'existera plus. Il sera 
comme un moyen à utiliser parmi d'autres, mais la pensée ne sera plus considérée 
comme équivalant au fait de vivre. 



82 

La préoccupation au sujet du mouvement mental se termine au moment où nous prenons 
conscience que cette idée, ce concept, cette structure mentale sont nécessaires pour 
œuvrer dans le monde fait par l'homme et que les structures faites par l'homme doivent 
être utilisées si et quand elles sont nécessaires, mais qu'on ne doit pas être emprisonnés 
en elles. Ainsi, le sens de la liberté, non seulement à l'égard des images mais le sens de 
la liberté à l'égard de tout le mouvement de la pensée, émerge de cette compréhension. 
Si je suis préoccupé par le mouvement de la pensée, et si je veux me débarrasser de 
cette occupation qu'est la fabrication d'images, cela n'est peut-être pas possible. 
Faisons un pas de plus, et voyons les limitations de la structure de la pensée, son utilité 
limitée : l'importance du mouvement constant de la pensée n'existe plus, la nécessité 
d'interpréter et de construire des jugements de valeur sur le comportement des autres 
personnes et de moi-même n'existe plus, et la sensibilité est aiguisée, elle a de la 
profondeur et une intensité qu'elle n'avait pas précédemment, parce qu'elle était empêtrée 
dans le mouvement de la pensée. Maintenant, cette sensibilité est libre de la tension et 
de la contrainte du mouvement de la pensée.  
De ce fait, aussitôt qu'il y a perception, l'intelligence organique, la créativité contenues 
dans le corps humain sont activées. Plus de différence entre la perception par les sens et 
la perception psychologique. Vous voyez la beauté de cela ? La libération, c'est la maturité 
holistique, c'est une croissance holistique dans une autre dimension de conscience et une 
transformation dans la façon totale de vivre (physique, verbale, psychologique, 
individuelle, sociale). Cela est appelé révolution et cela ne consiste pas à introduire une 
mosaïque de changements ici ou là selon les besoins du moment. 
Si nous avons fouillé la première question et regardé suffisamment ses nuances, 
continuons avec une autre question. 

"Une attention complète envers un objet ou une situation, et en même temps, un 
sentiment complet de soi, est-ce possible ?" 

Celui qui pose la question demande :"Est-il possible d'être dans un état de complète 
attention envers un objet ou une situation, et cependant, de maintenir le sens du 
soi ?" 
Bien sûr que ça l'est. Que fait un juge ? que fait un chirurgien sur la table d'opération ? 
Que fait un avocat argumentant sur le cas de son client, ou un ingénieur construisant un 
immeuble ? La qualité d'attention qu'a un chirurgien ou un juge, ou un ingénieur, est la 
même que la qualité d'attention d'un yogi ou que la qualité d'attention d'une personne en 
état de méditation. C'est une attention incluant-tout. Et cependant, il y a un sens de soi à 
ce moment, à cause du sens de la responsabilité vis à vis de ce qu'on est en train de 
faire, parce qu'on est en train de s'occuper de la vie et de la mort d'une personne qui est 
debout dans le box des témoins (des accusés), de la vie et de la mort d'une personne 
étendue en tant que patient sur la table d'opération, de la vie et de la mort de gens qui 
vivront dans l'immeuble que je suis en train de construire. C'est un sens de la 
responsabilité terrible. 
Donc quand il s'agit de s'occuper de faits matériels, au niveau des sens, ou de s'acquitter 
de responsabilités professionnelles, il semble qu'il soit possible d'avoir une totale attention 
et un sens de soi, sans que cela ne soit teinté d'égocentrisme. Ce n'est pas un sentiment 
de soi isolant, il n'y a pas l'aiguillon de l'orgueil, de la vanité, de l'affirmation de soi ou de 
l'ambition à ce moment particulier. C'est un sentiment de soi sans aucune limitation et 
sans aucune pointe d'isolement.  
Au moment où le travail est terminé, il se pourrait que le sens du soi retourne à l'orgueil, 
à l'ambition, mais quand la personne est en train de s'acquitter de sa responsabilité, à ce 
moment crucial de l'action réelle, je pense que le sentiment de soi demeure en tant que 



83 

sens de la responsabilité pour mettre en œuvre ce qu'on a appris, l'habileté qu'on a 
acquise, et le soin et le souci pour les compagnons humains. 
Avoir ce sens de la responsabilité et ce profond intérêt pour la vie des êtres humains, 
quand on n'est pas occupé à s'acquitter de responsabilités professionnelles, mais tout au 
long du jour, dans toutes les relations, ce pourrait être une autre manière de vivre. 
L'austérité de cette attention, la profondeur, l'intensité de l'intérêt, si cela existe tout au 
long du jour, cela pourrait aussi bien s'appeler une façon méditative de vivre là où le sens 
du soi demeure comme un dépôt vrai et pur de connaissance, d'expérience et d'habileté 
(lequel est nécessaire, inévitable, indispensable à l'interaction humaine).  
En Inde, on appelle cela la manière yogique de vivre. La science du yoga se soucie de la 
façon de vivre créative. Votre attention alors, avec ce sens de soi sans affirmation 
autoritaire, sans ambition ni agressivité, libère toutes les énergies créatives. La science 
du yoga n'est pas limitée seulement au hatha yoga. Bien qu'elle soit l'introduction à la 
science du yoga, cette science se préoccupe de stimuler les énergies créatives et les 
énergies de guérison dans le corps, de même que l'art de nous relier aux énergies 
créatives en dehors de nous, à ce qui nous entoure. 
Pouvons-nous continuer avec la troisième question ? 

"Est-ce que l'ignorance est un aspect du processus de la vie ? Sommes-nous 
responsables de l'ignorance ? Qu'est-ce que l'ignorance ?" 

En anglais, le mot "ignorance" implique, n'est-ce pas, une absence d'information 
organisée, standardisée, une absence de connaissance. Mais il semble que celui qui pose 
la question se réfère non pas à cette sorte d'ignorance, mais à l'ignorance de notre propre 
nature, à l'ignorance au sujet de la réalité, derrière le soi, derrière l'ego. Socrate disait :"la 
connaissance de soi est une vertu, la découverte de soi est une vertu." Ainsi l'ignorance 
au sujet de la réalité de soi-même, derrière l'écran de l'ego, c'est peut-être à cela que se 
réfère celui qui a posé la question lorsqu'il demande :"Sommes-nous responsables de 
cette ignorance ?" 
Je pense que la race humaine apprend à se connaître. La civilisation et la culture dans 
lesquelles nous vivons ne sont pas la perfection de la croissance humaine. Nous, en tant 
qu'espèce, avons encore à apprendre. L'ignorance au sujet de la réalité qui est en nous 
et de celle qui nous entoure semble être une partie de notre vie et de notre éducation 
jusqu'à ce jour. Nous, la race humaine, l'espèce humaine, sommes responsables de ce 
dont nous prenons souci, de l'analyse de la matière et de la découverte au sujet des 
choses matérielles qui sont en dehors de nous. Et nous n'avons pas tourné la lumière de 
la recherche, de notre exploration, vers l'intérieur, pas suffisamment.  
Nous avons sondé les structures biologiques, nous sondons les structures 
psychologiques, les structures parapsychologiques etc. Mais il est nécessaire d'aller plus 
profond. Sonder le sens du fait que "je suis". Tout le monde naît avec une conscience 
d'être qui ne s'exprime pas verbalement, une "êtreté" de la vie à l'intérieur. Personne ne 
met en question le fait de savoir si "je suis vivant, ou non", le sentiment d'être vivant, le 
corps étant vivant, le "je" étant vivant (si vous voulez l'exprimer ainsi). Ce sentiment 
existe. Ce n'est même pas instinctif. C'est plus profond que cela, qu'il y a une "êtreté" de 
la vie.  
Le corps grandit, de l'enfance à la jeunesse, à l'âge adulte, à la vieillesse, et cependant, 
le sens de la vie, à l'intérieur, ne se trouve pas contaminé par l'âge. Il ne sent pas qu'il 
est devenu vieux. On dit :"Le corps a vieilli" mais il y a un sentiment de "sans-âge", un 
sentiment d'"êtreté" imprégnant tout... Ainsi, ce sens avec lequel un enfant naît n'a pas 
encore été saisi et, par conséquent, il y a ignorance au sujet de la nature de la réalité, de 
la nature de l'ultime réalité en dehors de nous et en nous. 



84 

Au dehors, nous avons sondé la matière, nous sommes arrivés à l'énergie et à la danse 
des énergies. Nous avons découvert quelles énergies étaient conditionnées et nous nous 
trouvons confrontés à de nombreuses énergies non conditionnées. En tant que 
physiciens, nous avons sondé au-delà des énergies et découvert le vide. Nous sommes 
sur le seuil de la découverte du secret du vide, hors duquel le cosmos semble avoir 
explosé. Nous pouvons l'appeler "la base absolue de l'existence", l'ultime "êtreté" de la 
vie etc. Mais cependant, le secret de ce qui est caché dans le vide de l'espace est encore 
à être révélé à l'humanité. 
De même que le sensoriel et le psychologique ont été considérés comme les lieux de la 
conscience humaine, il est encore temps peut-être pour l'humanité de prendre conscience 
que le vide, au-delà de toute la danse des énergies, pourrait être la demeure, pourrait 
être la racine, pourrait être la source de la vie et de la créativité, Le vide du silence à 
l'intérieur et le vide de l'espace au dehors peuvent contenir le secret de la vie, peuvent 
cacher le mystère de la vie. 
Donc nous sommes responsables de l'ignorance, en ce sens que nos explorations de la 
nature de la réalité sont incomplètes et que nous devons poursuivre ces explorations. Ne 
pas considérer les structures religieuses, non plus que les inventions des physiciens et 
des savants comme le dernier mot. Vous savez ? Le mot ultime dans les explorations de 
la réalité n'a pas encore été dit, et peut-être ne pourra-t-il jamais être dit. La vie semble 
être l'infini. C'est un des angles sous lesquels on peut regarder la question.  
Peut-elle être vue sous un angle différent ? Si le mot ignorance signifie absence de 
connaissance et si celui qui pose la question présume que le savoir est la façon de se 
relier à la réalité, alors peut-être devrons-nous nous corriger dans notre recherche. Le 
savoir à propos de la réalité, le savoir au sujet de la nature de la réalité ultime en moi et 
autour de moi, peut ne pas être du tout la façon scientifique - parce que le savoir se fait 
à l'aide des mots. Les mots viennent du langage ; ce sont des créations du passé. 
Le mot vous met dans une relation indirecte avec la réalité. En fait, il vous empêche d'avoir 
une perception directe de la réalité. Il crée l'illusion que le mot est la chose réelle, que le 
mot est la matière. Et puis la connaissance vous emprisonne, vous isole. Donc ignorance 
et connaissance sont deux mots qui devraient être écartés. Et investigation, exploration, 
découverte, compréhension, tous ces termes pourraient être introduits dans le langage 
de la spiritualité, de la recherche religieuse ou spirituelle. 
La connaissance pourrait presque être chassée de l'exploration de la réalité. Donc, quand 
cesse le mouvement de connaissance, quand le mouvement de la pensée et de 
l'expérience est autorisé à cesser en nous, il y a un vide dans la conscience. Et 
l'apprentissage plus approfondi ne se produit pas du tout par la verbalisation. Nous 
sommes capables de mouvements non verbaux, non cérébraux. Cela se produit dans la 
dimension du silence. Et la discontinuité dans le mouvement de la connaissance, 
l'émergence de la dimension du silence ou une conscience complètement vide, ce peut 
être la voie sans chemin vers l'accomplissement de la vie et de l'action de vivre. 
Ignorance à propos de la connaissance des sciences physiques ou sociales... Vous 
voyez ? Lettrisme...illettrisme...J'espère que le questionneur n'implique pas cet aspect. 
Bien sûr cela doit être éliminé, et la connaissance verbale est le droit inné de chaque être 
humain en tous les points de la terre. Le cerveau doit être affiné, il doit être maintenu en 
forme, parce que nous vivons en une région de science et de technologie, de haute 
technologie.  
Nous coexistons avec les ordinateurs, les cerveaux électroniques, et la technologie ne va 
pas s'arrêter. Avec chaque génération d'ordinateurs, de nouveaux ordinateurs, les êtres 
humains se font des compagnons de ces cerveaux électroniques, plus pénétrants et plus 
sensibles. La septième génération des ordinateurs qui vont être préparés et construits au 



85 

Japon, c'est une chose fantastique. Ils ont presque introduit les émotions dans ces 
ordinateurs. 
Nos cerveaux doivent donc être bien informés : la connaissance verbale est cette partie 
indispensable de la vie humaine, comme les maisons, les constructions dans lesquelles 
nous vivons en sont une partie indispensable : enclos pour le corps physique, enclos pour 
le cerveau, la structure psychologique, enclos de la connaissance. Mais c'est tout de 
même un enclos. Nous devons veiller à ce que l'endroit où nous vivons, la maison dans 
laquelle nous vivons, ne deviennent pas une prison. Ça, c'est notre affaire. 
Et bien que vous puissiez être fatigués, continuons avec encore une question : 
J'espère que vous avez noté que ces communications sont des effusions d'un cœur 
amical. Elles ne sont pas de la propagande pour une philosophie, et elles ne sont pas des 
distributrices de solutions toutes faites. Ce sont des communications avec les participants, 
partageant leurs questions, les regardant sous des angles différents et stimulant 
davantage de questions dans l'esprit des participants. C'est le fait de se poser des 
questions, de sonder, de creuser de tourner autour des questions qui aide ces questions 
à s'ouvrir et à révéler la réponse. 

"Dans notre vie quotidienne, nous devons louvoyer dans des compromis. Si nous 
voulons être heureux, nous devons passer par des compromis. Compromis et 
liberté ne peuvent pas coexister. Alors comment pourrait-on être heureux sans 
compromis ?" 

Je me demande ce qui a amené le questionneur à employer le mot, à employer le terme 
"compromis". Les relations humaines sont-elles des échanges d'intérêts économiques 
comme dans une entreprise, ces partis ou ces groupes politiques où les compromis sont 
nécessaires ? Savez-vous quand un compromis est nécessaire ? Quand vous prenez une 
attitude rigide. Vous avez alors un intérêt matériel à avoir cette attitude. Il se peut que 
vous preniez cette attitude dans l'intérêt d'une usine, d'une compagnie, d'un parti 
politique, d'un état-nation, d'un gouvernement. Vous voyez ? ou d'un groupe. Prendre une 
attitude est nécessaire quand il y a un intérêt matériel à maintenir un statu quo de situation 
sociale, de structure économique, d'organisation politique. Et l'adversaire, ou l'autre 
personne arrive équipé de la même manière. Il s'agit d'intérêts matériels, de compétence 
dans les affaires, et alors les deux parties discutent et elles arrivent à un compromis, un 
compromis "consensuel" si vous voulez. Est-ce là le contenu de nos relations à la 
maison ?  
Pourquoi un compromis devrait-il devenir nécessaire au bonheur d'une famille ? A moins 
que je n'aie des intérêts matériels à avoir ces réactions et que je sois convaincu que mes 
réactions sont des réactions justes alors que les réactions des autres personnes sont 
fausses, ou que ma vue sur la vie et mon jugement sur la vie sont les seuls jugements 
suprêmement exacts et que ceux de l'autre personne ne le sont pas, nous relions-nous, 
sur cette base, dans une famille ?  
C'est compréhensible alors qu'il y ait des réactions. Il y a des attitudes, des tendances, 
des inclinations. S'il y a des intérêts matériels à maintenir les choses telles qu'elles sont, 
et les intérêts matériels dans leur sécurité, leur continuité, l'argumentation, le 
marchandage, le compromis, seront nécessaires. 
Il peut y avoir des différences d'approche, des différences de tempérament, différences 
dans les attitudes, les approches etc. et de telles personnes se trouvent vivre ensemble, 
par le mariage ou en dehors du mariage, ou ce que vous voulez. Elles décident de vivre 
ensemble. Alors, que se passe-t-il? Nous ne nous attendons pas, n'est-ce pas, à ce que 
le partenaire soit le double de nous-mêmes ? Il n'y aurait alors aucun charme, rien de 
drôle dans la vie. Vous feriez mieux de vous asseoir devant un miroir, de le regarder et 



86 

de vivre avec lui (rires). Les différences sont les épices de la vie. Elles mettent dans la 
vie un peu de piquant, vous savez. Goûtez ces délicieuses différences. Il peut même y 
avoir des incompatibilités que vous n'aviez pas imaginées avant. 
Donc vivre en relation demande non seulement de l'intelligence, mais une extraordinaire 
habileté pour réduire des différences, pour découvrir les zones d'accord et de coopération, 
pour persuader l'autre personne d'en venir à cette zone d'accord, et de grandir là, dans 
la coopération. Quand les domaines d'accord (de tempérament d'idéologie, intellectuels, 
émotionnels) sont découverts, ils se trouvent stimulés et vous vivez l'un avec l'autre dans 
une coopération spontanée. Et les angulosités et les bizarreries s'amenuisent. 
Mais supposons que je doive céder. Si nous ne devenons pas obstinés et affirmatifs dans 
tous les détails de la vie (les êtres humains équipés intellectuellement deviennent 
hypersensibles au sujet de leurs désirs, de leurs caprices, de leurs idiosyncrasies) mais 
supposons que, en vivant ensemble, je ne reste pas inflexible ou obstiné dans les détails, 
mais que je sois ferme comme un roc dans les valeurs fondamentales qui me sont 
indispensables. Mais qu'en ce qui concerne les détails, je m'adapte. Je ne me 
compromets pas, je m'ajuste, je m'adapte. S'adapter, s'ajuster, ce ne sont pas des 
compromis. 
Si et quand il y a de l'amour, quand il y a affection et souci l'un de l'autre, l'intelligence ou 
la sensibilité trouve son chemin pour s'adapter et s'ajuster sans qu'on perde son approche 
de la vie fondamentale et personnelle. Pourquoi donc un compromis devrait-il être 
inévitable pour le bonheur ?  
Il me semble que les échanges, les partages, l'adaptabilité, la capacité de s'ajuster, la 
réceptivité, toutes ces facultés devraient être développées pendant la période 
d'éducation. Alors on ne grandit pas avec une personnalité qui accorde grande importance 
à ses goûts, ses aversions, ses préférences et ses préjugés, en tant qu'autorité ultime, 
ou que source ultime pour créer la qualité de la vie. Il y a une souplesse, vous savez ?  
La connaissance crée de la rigidité, elle bloque la réceptivité. "Je connais le meilleur... je 
sais ce qui est mieux..." Mais si les enfants, dès le commencement, à partir de la période 
où ils sont nourrissons, sont aidés, non pas tant à compter sur la connaissance, mais à 
continuer sans cesse à apprendre, à être ouverts et réceptifs, si on développe une 
psychologie de coopération au lieu des confrontations et des affirmations, si nous 
révolutionnons l'essence même de l'éducation, alors je pense que les compromis ne 
seront pas nécessaires pour le bonheur dans la vie, pour le bonheur dans les relations 
quotidiennes. 
Bien sûr, compromis et liberté ne peuvent pas coexister, parce que vous sentez que vous 
avez abandonné quelque chose :"J'ai abandonné quelque chose, j'ai sacrifié quelque 
chose par le compromis. Je l'ai fait pour ma famille, je l'ai fait pour mon mari, ma femme, 
mes enfants. Et je n'ai rien en retour. Il n'y a pas eu de compensation". Vous savez ? Cela 
empêche toute perspective de vie.  
Vivre, c'est manifester l'essence de votre être. C'est un déploiement, une ouverture, le 
contenu de votre être se découvrant, se déversant, se manifestant, se révélant... Cette 
action est son propre accomplissement. Comme les fleurs s'accomplissent en s'ouvrant, 
comme le soleil, l'être du soleil s'accomplit lorsqu'il émane sa lumière et sa chaleur et les 
rivières s'accomplissent en s'écoulant et en étanchant la soif d'innombrables millions de 
personnes, de la même manière, notre action de vivre, nos actes en relation avec les 
autres personnes provoquent un sentiment d'accomplissement. La vie s'accomplit dans 
l'action de vivre. 
Vivre c'est partager, prendre part et partager, recevoir et exprimer. Alors cette idée 
"combien j'ai fait, combien j'ai sacrifié, et qu'ai-je eu en retour", cette terminologie 
d'acquisition, cette psychologie d'affirmation, cette habitude de se comparer constamment 



87 

aux autres, et l'anxiété de devenir, bien qu'acceptable, compréhensible, respectable, tout 
cela s'évanouit. 
Mes amis, voyons ce que nous avons fait ensemble depuis que nous nous sommes 
rencontrés ici à la première session: nous explorons pour notre propre compte et pour 
celui de toute la race humaine pour voir s'il est possible, pour nous tous, de faire un saut 
quantique dans une dimension de conscience différente, qui serait complètement libre de 
la connaissance et de la pensée, et développerait une dynamique nouvelle des relations 
humaines, de sorte que, tandis que toute la civilisation est en train de se démanteler jour 
après jour, et que toutes les structures, sociales et individuelles, intérieures et extérieures 
s'effondrent d'heure en heure, il n'y ait pas un vide, mais qu'il y ait une nouvelle culture, 
une nouvelle race humaine. Une recherche ou une exploration religieuse se trouve 
concernée par cette question cruciale. Nous passons actuellement par une période de 
crise. Non seulement les pays de l'Europe de l'Est ou de l'Europe de l'Ouest, mais toute 
la civilisation humaine. 
Merci. 



88 

Une nouvelle culture humaine 
BOVENDONK 14 septembre 1991 

 
Ainsi, la dernière heure de notre exploration verbale en commun est arrivée. 
Nous sommes venus ici, il y a une semaine, pour explorer ensemble la façon dont nous 
pouvons apprendre, à partir de la vie qui est le maître suprême, l'enseignante suprême. 
En langue sanskrite, il y a un seul mot pour "enseigner" et "apprendre". Il n'y a pas deux 
verbes différents : enseigner et apprendre, alors qu'en anglais nous avons deux termes. 
Et il me semble nécessaire de regarder les mots "enseigner" et "enseignement" plutôt 
soigneusement, en vue de notre exploration religieuse, notre exploration de la réalité. 
Être religieux, c'est se sentir concerné par la découverte de la réalité, de la nature de la 
réalité. Imposer une information théorique, académique, peut être appelé "enseigner" si 
on se réfère à la connaissance qui est requise pour vivre dans le monde fait par l'homme. 
Mais l'essence de l'enseignement, c'est la transmission de la sagesse qui ne se produit 
pas nécessairement par une ingurgitation d'information. La transmission de la sagesse, 
la transmission de l'amour, la transmission de la liberté, peuvent se produire par la 
présence, l'essence existentielle de la vie. 
Nous appelons la vie, l'enseignant ou le maître suprême, parce que la vie crée pour nous 
des occasions d'apprendre. Elle confère des occasions d'apprendre sans qu'on nous 
enseigne verbalement, sans qu'on nous enseigne par des affirmations ou qu'on nous 
traite d'une manière agressive. Elle confère des occasions d'apprendre sans que cela 
nous soit imposé par quelque agent extérieur. N'est-il pas (ou n'est-elle pas) considéré(e) 
comme un bon professeur celui (ou celle) qui emploie des méthodes indirectes et même 
dans nos collèges et écoles classiques ? La méthode d'éducation directe, instillant les 
connaissances d'une manière plus souple a été laissée de côté par les psychologues et 
les pédagogues tout autour du monde. Le professeur est celui (est cette présence) qui 
crée, qui provoque pour les chercheurs des occasions d'apprendre dans une liberté 
inconditionnelle.  
Et la vie nous donne cette liberté. Elle est présente où que nous allions, de quelque côté 
que nous nous tournions, à l'intérieur ou à l'extérieur, De quelque côté que nous nous 
tournions individuellement ou collectivement, cette vie créative, cette énergie de 
créativité, cette énergie d'intelligence est là. Donc nous disons que la vie est le maître ou 
l'enseignante suprême. 
La question est celle-ci :"Sommes-nous responsables envers la vie ?"On nous a enseigné, 
on nous a entraînés, on nous a conditionnés à nous sentir responsables des familles, des 
communautés, des nations, du monde fait par l'homme. Les parents ou l'école, les 
collèges, nous suggèrent-ils jamais que notre responsabilité de base, fondamentale, est 
une responsabilité à l'égard de la vie ? que nous sommes redevables envers la vie, que 
nous devons rendre des comptes à l'intelligence de la vie ? Être religieux, c'est être 
conscient de sa responsabilité envers la vie. Et on peut s'acquitter de cette responsabilité 
par le fait même de vivre.  
L'acte de vivre (a-t-on dit ici, il y a quelques jours) c'est l'action d'adorer le divin. La divinité 
de la vie peut être adorée à travers nos actes de vie, nos réactions dans nos relations 
avec la nature, avec le monde fait par l'homme et avec ce qui est au-delà du physique et 
du psychologique. Vivre, c'est être conscient des trois dimensions et œuvrer 
physiquement, verbalement, psychologiquement, de telle façon que notre comportement 
génère de l'harmonie, l'énergie de l'harmonie et de l'amitié, plutôt que l'énergie des 
conflits et de la confrontation. Vivre, c'est enrichir l'harmonie qu'il y a dans la vie. Et je 
pense que l'humanité a encore à apprendre cet art de vivre, partageant les énergies 



89 

extérieures, partageant la compréhension, les émotions, les sentiments, l'intelligence, 
avec la nature et avec les structures faites par l'homme de telle façon que se manifeste 
une atmosphère globale d'harmonie, qui est l'essence même de l'amour et de l'amitié, qui 
est l'essence de la compassion. 
Donc, il me semble qu'une personne intéressée par la vie prend conscience du fait que 
nous sommes responsables de la vie, que nous en sommes comptables. Et quelle est 
cette responsabilité ? Quelle est l'implication de cette responsabilité ? - Que nous soyons 
vifs et attentifs à chaque instant, dans chacun de nos actes, de sorte que nous ne 
manquions pas le message que la vie veut nous communiquer au moment de notre 
interaction avec elle. 
Quand on se sent responsable, on est vif, attentif, sensible, n'est-ce pas ? Toutes les fois 
que nous devons nous acquitter d'une responsabilité spécifique, nous nous sentons 
terriblement concernés par cela : gagner de l'argent, les soucis d'une famille...etc. Donc 
ayons ce souci de ne pas manquer un seul moment la plus petite occasion de vivre, de 
ne pas gâcher les jours et les nuits dans la passivité, dans la dépression, dans les 
pensées négatives, dans la paresse. Vous voyez ? Tous ces crimes contre la vie. Si un 
moment ne se répète jamais, s'il n'y a pas de répétition dans la vie, ce qui est ici, 
maintenant ne peut pas être ici après une heure environ. C'est comme les eaux qui 
coulent d'une rivière puissante, les eaux ne stagnent jamais, elles ne sont jamais 
statiques. Elles vont toujours courant et sont toujours fraîches. Ainsi, bien que vous 
puissiez plonger votre main dans le courant de la rivière, dans les eaux de la rivière, les 
eaux qui étaient là il y a un moment ne sont plus là le moment suivant. Elles se sont 
écoulées vers l'océan. De la même façon, la vie semble être la même, mais la qualité 
d'intelligence, la qualité de dynamisme s'écoule. Si nous sommes statiques et stagnants 
à cause de la négativité, de la distraction, de l'inattention, notre vie se trouve suspendue 
quand nous nous laissons aller à l'un quelconque de ces comportements négatifs.  
Notre vie, notre action de vivre est suspendue quand nous répétons mécaniquement ce 
qui nous a été inculqué par la société humaine au nom de la connaissance : les schémas 
de comportement, les hiérarchies des valeurs, les normes, les critères, les préférences 
raciales, le préjugés, les attirances et les aversions raciales. Ne sommes-nous pas 
entraînés à répéter tout cela, à réagir en tant que Hollandais, Anglais, Américains, 
Indiens, Catholiques, Protestants, Presbytériens, Méthodistes, Hindous, Bouddhistes ? 
Donc, au lieu de réagir aux défis de la vie comme un être humain intelligent, nous 
acceptons l'autorité de ce qui nous a été inculqué, et nous pouvons passer soixante, 
soixante-dix, quatre-vingt-dix ans en répétant simplement ces modèles. Nous acceptons 
d'être réduits à l'état d'ordinateurs. La vie est suspendue quand il y a répétition. La vie est 
une interaction d'énergies créatives en moi et avec ce qui est autour de moi.  
C'est seulement quand nous avons à traiter avec les structures faites par l'homme, avec 
les sociétés humaines que nous fonctionnons en tant qu'homme économique ou que 
politicien, que nous fonctionnons comme professeur dans une école ou une université. 
Alors, nous avons volontairement accepté le travail de propager le passé. C'est un moyen 
de gagner sa vie. Donc j'enseigne l'histoire, j'enseigne les sciences sociales, les langues. 
Là est requise l'utilisation de la connaissance, de la mémoire, de la pensée, de même 
qu'une répétition efficace, compétente de ce qui a été prescrit par les livres. C'est ma 
responsabilité envers la société dans laquelle je vis, et je profite des commodités que 
cette société m'apporte.  
Ce sont des responsabilités professionnelles dont il faut s'acquitter parce qu'on ne veut 
pas mendier ou emprunter, ou voler. Nous n'allons pas créer une classe de parasites, au 
nom de la recherche religieuse ou spirituelle. Donc, sauf pour s'acquitter de ces 
responsabilités envers le monde fait par l'homme, où la fonction cérébrale revêt une 
importance extraordinaire pour notre interaction avec la vie, avec les autres êtres 



90 

humains, avec nous-mêmes en tant qu'être humain, il semble nécessaire que la vie ne 
soit pas suspendue par des activités répétitives, mécaniques, ou ne soit pas non plus 
suspendue par la négativité, l'inactivité, la paresse le fait de pourrir dans son lit quand on 
n'a pas sommeil ou de s'étirer dans l'oisiveté quand le corps n'est pas physiquement 
épuisé et n'a pas besoin du tout d'être ainsi étendu. Nous commettons chaque jour tant 
de crimes contre la vie ! 
Il me semble, mes amis, que la religion commence avec la vénération envers la vie, 
reconnaître sa proximité autour de nous, reconnaître les énergies contenues dans la vie 
autour de nous et en nous, être conscient de ces énergies, et avoir de la vénération pour 
la vie. S'il vous plaît, voyez bien avec moi que la vénération envers la vie est le 
commencement de l'esprit religieux. Quand il y a vénération, on n'ignore pas la présence. 
Quand il y a vénération, on ne fait pas d'erreurs de comportement, on ne se comporte pas 
de façon indifférente, chaotique, désordonnée. Il y a un sens spontané de maîtrise, quand 
il y a vénération, vous pourriez même utiliser le terme de "respect", mais le sens de 
respect dans le comportement a été cultivé par la société humaine et cette sorte 
d'expression a été réduite à une étiquette sociale. Aussi utilise-t-on le terme "vénération" 
intentionnellement. Bien qu'il semble y avoir des religions et des institutions ordonnées et 
organisées, quand il y a vénération, même envers une personne, vous n'ignorez pas que 
vous ne vous comportez pas d'une façon désordonnée, d'une façon chaotique. Ainsi, ce 
sentiment de vénération stimule en moi 'une sorte de retenue qui n'aurait pas existé 
autrement.  
J'espère que vous êtes tous familiarisés avec ce terme de maîtrise, de retenue. C'est un 
mot merveilleux. Il n'y a pas de contrainte intérieure ou extérieure, il n'y a pas quelque 
chose qui s'impose à moi. Ce n'est même pas volontairement accepté ou choisi, mais 
c'est un sens spontané de convenance, qui est élégance, un sens spontané de l'équilibre. 
C'est une manifestation non rationnelle de la sensibilité. Donc la religion commence avec 
la vénération et s'exprime par de la retenue dans le comportement physique, verbal, 
psychologique. Par conséquent, vénération envers le corps, notre structure physique 
nous aide à apprendre comment le nourrir correctement, ne lui faisant pas ingurgiter des 
aliments quand on n'a pas faim, ne lui imposant pas le jeûne au nom de la religion, alors 
qu'on a de l'appétit. La vénération nous incite à la retenue que ce soit en ce qui concerne 
le régime alimentaire, ou les vêtements ou l'exercice ou le sommeil, ou en ce qui concerne 
l'usage de la parole ou le fait de se maintenir à un niveau non verbal.  
Notre comportement envers nous-mêmes, envers la nature, et aussi dans les relations 
humaines souffre d'une façon chronique de notre hypo ou de notre hyperactivité. Si nous 
sentons que nos motivations risquent de se révéler, alors nous essayons de les cacher 
derrière l'écran du soi-disant silence. Et nous ne prononçons pas un seul mot, parce que 
le mot révélerait notre état de conscience, la nature de notre motivation. Alors nous nous 
abstenons de parler. J'appelle cela silence, mais ce silence est un écran que je manipule 
quand j'ai peur ou que je me sens excité. Alors j'utilise la verbalisation avec excès, je ne 
cesse pas de parler pour cacher la peur que j'ai que quelqu'un voie à travers moi, voie à 
travers ma peau, pour ainsi dire, qu'il voie mon état d'effroi. Donc j'essaie de cacher ma 
peur sous un flux de paroles. 
Dans une situation de relation, je suis excité. J'ai eu une expérience agréable avec 
quelqu'un. Alors, la fois suivante où il y aura une rencontre, il y aura en moi une excitation, 
et cette excitation se manifeste par une gesticulation impatiente du corps ou une 
verbalisation non nécessaire. Je ne sais que faire de cette excitation. N'avez-vous pas vu 
les petits enfants ? Ils ne savent que faire de leur surplus d'énergie. Ils sont excités par 
cette énergie et ils dansent et ils parlent ou ils font quelque chose. De la même façon, 
nous, les adultes, sommes aussi excités, c'est le souvenir du plaisir que j'ai éprouvé, c'est 
le fait que je m'attends à éprouver de nouveau le même plaisir, alors, je suis excité et je 
parle et je parle et je parle; parce que l'excitation ne peut pas être contenue, la 



91 

verbalisation se produit; 
Ainsi, nous nous laissons aller à des excès dans une hypo ou une hyperactivité. Je suis 
anxieux, soucieux. Je ne nourris pas mon corps correctement, comme si je passais ma 
colère sur lui. Je fais une dépression à cause de quelque déception ou de quelque 
frustration, parce que mon ambition n'a pas été satisfaite, je prends, pour ainsi dire, une 
revanche sur mon corps, ne le nourrissant pas correctement ; si je suis excité, je le 
surcharge d'aliments, et si je suis soucieux et anxieux et tendu, alors je ne le nourris pas 
du tout. Vous voyez ? Parce que le corps ne peut pas discuter avec moi et me dire :"vous 
êtes déloyal, mon cher !"il le dit, cependant plus tard par des symptômes 
psychosomatiques qui sont le langage du corps. 
Donc, quand il y a vénération, il y a un sens de retenue, une retenue spontanée qui n'est 
pas une discipline, qui n'a pas de modèle, qui ne peut pas être réduite à une structure, et 
qui ne peut pas naître d'une compulsion intérieure ou extérieure. C'est quelque chose de 
très beau. C'est seulement dans la vénération que cette fleur de la retenue s'ouvre et 
s'épanouit, 
Ainsi, je veux vivre. La vie, c'est le fait d'apprendre à vivre et c'est prendre du plaisir à 
vivre. Donc, je me dis :"J'ai de la vénération envers la vie, et j'aimerais apprendre à vivre 
à partir de ce qui est autour de moi et à partir des énergies qui sont en moi. Je ne 
commencerai pas par me mettre en quête de maîtres et d'instructeurs dans' mon pays ou 
dans d'autres pays. Les enseignants humains sont nécessaires quand on veut étudier des 
sciences spécifiques, certaines pratiques qui impliquent une activité psycho-physique. 
Si vous voulez apprendre, et savoir quelque chose au sujet du mantra-yoga, alors vous 
devez aller vers un expert dans cette science et devenir son élève (tantra-yoga, mantra-
yoga...) Si vous voulez apprendre le tai-chi, alors vous devez trouver un professeur qui 
enseignera le tai-chi. De même pour la pratique du zen. Donc, pour l'apprentissage de 
sciences spécifiques, avec des motivations spécifiques, en vue d'objectifs spécifiques, 
vous pouvez avoir besoin de professeurs (vous voulez étudier les chakras du hatha-yoga, 
les centres nerveux importants du corps signalés par la science du yoga qui traite de 
l'anatomie humaine à différents niveaux, ou vous voulez apprendre l'acupressing, 
l'acupuncture avec ses 700 centres nerveux critiques dans le corps humain, et les 
méridiens des énergies etc. ou la réflexologie) alors, vous allez vers un professeur.  
Mais il n'y a pas de professeur qui puisse enseigner à vivre. La vie doit être apprise sans 
être enseignée. La vie doit être apprise par la vie elle-même. C'est seulement votre 
interaction intime et personnelle avec la vie qui peut vous apprendre à vivre. Alors, que 
faire ? Je suis une personne ordinaire, intéressée par l'exploration de la réalité, par 
l'exploration du mystère de la vie et de l'action de vivre, explorant pour savoir s'il existe 
quelque divinité ou si la vie est divine (ou ce que vous voulez). Alors, comment 
commencer ? 
Tout d'abord, je prends soin de ma relation avec le monde fait par l'homme. Je dois 
m'occuper de gagner ma vie, de trouver un endroit pour y vivre : un bourg, une ville, un 
village, vous voyez ? On doit se préoccuper de cela de façon que ce ne soit plus jamais 
un problème. Quand je mène mon investigation, mon exploration dans le champ de la 
religion ou de la spiritualité, il faut d'abord prendre soin du niveau matériel. Donc je vais 
à l'école, j'obtiens une licence, un diplôme ou autre chose, je me trouve du travail et un 
endroit où vivre. De cela, il faut que. je prenne soin. Pour cela, je dois exercer mes talents 
physiques, mes talents cérébraux, je dois acquérir de la connaissance, l'utiliser 
correctement.  
Et en même temps que je me familiarise avec la physique, la biologie, l'ingénierie etc. je 
me familiarise avec le mécanisme de l'esprit, avec la façon dont il fonctionne. Je l'observe 
dans ma vie, j'observe le rôle de la connaissance et ses limitations innées. Je traverse 



92 

tout cela personnellement, dans l'intimité de ma vie, de sorte que la connaissance ne 
devient pas une malédiction ou un esclavage. Je ne suis pas intoxiqué par la 
connaissance.  
L'intoxication par la connaissance et le mouvement de la pensée est plus dévastatrice 
que l'intoxication par l'alcool ou la drogue. Les déséquilibres déclenchés par le fait de 
s'adonner à la pensée sont innombrables. Nous apprenons d'abord aux enfants à se 
soumettre à la pensée et à son mouvement, et puis nous leur procurons des psychologues 
et des psychanalystes, des psychothérapeutes. Nous fournissons à la société 
d'innombrables biens de consommation et convertissons les citoyens en consommateurs 
passifs de nourriture précuite, de produits de parfumerie, de vêtements etc. etc. et puis 
nous leur fournissons encore de nouveaux produits pour les soins de la peau, la nourriture 
holistique, les médicaments holistiques. Vous voyez cette chose que nous sommes, 
jouant le jeu ? Vous voyez ce jeu que nous jouons avec nous-mêmes ? Nous aidons les 
enfants à se coller devant le posta de télévision et à voir toutes sortes de films et nous 
nous plaignons du fait qu'ils deviennent violents et désordonnés, qu'ils deviennent sexy. 
Ils ne sont pas intéressés par la connaissance, par le fait d'apprendre etc. 
Donc je veux sortir de ceci. Je veux sortir de ce cercle vicieux dans lequel nous sommes 
piégés au nom de la civilisation et je me dis :"Je me mettrai en relation directe avec les 
besoins du corps." Il se peut que j'aie lu des livres sur le régime alimentaire, sur l'exercice. 
Je lis, mais je lis pour comprendre et non pas pour acquérir de la connaissance et des 
idées. Je lis le livre, j'apprends, et puis le besoin du livre disparaît de ma vie. Je lis de 
telle façon que je n'ai pas besoin de retourner au livre, parce que j'ai appris ce qu'il avait 
à me dire. Donc je lis des choses au sujet de l'esprit, au sujet du régime, je lis au sujet de 
tout. Mais je lis dans le but d'apprendre et puis j'expérimente cela dans ma vie, dans ma 
vie quotidienne.  
Ainsi, en quelques semaines, je découvre le genre de nourriture, la fréquence des repas, 
la quantité, la qualité qui conviennent à mon corps. En peu de semaines, j’aurai mené 
mon expérimentation par des essais, et par des erreurs. Et je procède par élimination, 
vous voyez ? Merveilleuse voie ! Alors j'acquiers une sensibilité, je sais quelle sorte 
d'aliments je dois prendre en été, quand les jours sont chauds et brûlants, quelle doit être 
ma ration de sels minéraux, de sel, de vitamines, quelle sorte d'aliments je dois prendre 
à la saison des pluies, quand les hydrates de carbone ne peuvent pas être digérés, quelle 
sorte d'aliments prendre en hiver quand le corps réclame un régime riche en protéines.  
Vous voyez ? J'ai acquis la sensibilité qui me permet de me relier à la nourriture en accord 
avec le cycle des saisons, les changements de climat, les changements dans mon corps, 
les changements métaboliques qui se produisent, et cette interaction avec la nourriture et 
les énergies contenues dans la nourriture, cela devient un phénomène merveilleusement 
intéressant.  
Alors, la cuisson des aliments ou la prise des repas ne sont plus des activités répétitives 
et mécaniques. Avaler les morceaux, les mâcher en hâte, cette façon grossière de se 
relier à la nourriture disparaît. Si ceci n'est pas la religion, je ne sais pas ce qu'est la 
religion, parce qu'à travers les céréales, le blé, le riz, les légumes, les sels minéraux 
contenus dans les légumes, les fruits, le lait etc. nous sommes en relation avec les 
énergies de la nature. Le sentiment religieux commence au niveau des sens. Je respecte 
- l'énergie contenue dans mon système musculaire, mon système glandulaire, mon 
système nerveux, et je me relie à eux de telle façon qu'ils restent élastiques, souples, 
flexibles et en bonne santé. 
Vous savez, l'oratrice ne l'avait pas appris quand elle travaillait dans le mouvement du 
don des terres en Inde, en sortant de ses études universitaires. Elle passa dix ans, 
marchant par les villages de l'Inde, collectant des terres, les distribuant ; et elle était si 
accablée par ce travail qu'elle était vraiment peu équitable envers son corps, presque 



93 

criminelle, et elle en paie le prix maintenant. Donc il me semble tout à fait nécessaire 
d'avoir de la vénération pour le corps.  
Puis nous dirigeons cette vénération vers la parole, la faculté de parler. C'est quelque 
chose de très beau d'être capable de communiquer à l'aide de la parole, cette 
manipulation de l'énergie du son. Vous savez, le son est une énergie ; la métaphysique 
du son est connue des physiciens, de Ceux qui sont familiarisés avec les sciences 
naturelles et de ceux qui sont familiarisés avec la sémantique, les sciences du langage, 
la phonétique etc. Ils seront d'accord avec moi pour dire que, quand vous prononcez 
même une seule lettre, elle a une gamme de vibrations sonores qui émanent de vous ; et, 
quoi que vous disiez, cela affecte votre système neurochimique aussi bien que le système 
des autres personnes (émission du son, ton, profondeur, rapidité...) parce que vous 
manipulez une certaine énergie qui est peut-être le principe primordial de la création. 
Son et lumière sont les principes primordiaux dont le cosmos semble avoir été composé. 
Ainsi le son est composé de la lumière et la lumière est composée du son. Quand je parle, 
je consomme de l'énergie de lumière, je consomme de l'énergie de chaleur dans mon 
corps. Et j'agis sur l'atmosphère quand je parle. En outre, le discours a aussi l'aspect dû 
à la signification précise et exacte des mots, donnée par le dictionnaire et sanctionnée 
par la tradition. Donc, quand je parle, j'utilise cette capacité avec vénération et 
responsabilité.  
Je ne fais pas du bla-bla-bla toute la journée ; dissimulation, chantage, parler pour le 
plaisir de parler, parler parce qu'on s'ennuie, qu'on ne sait quoi faire de soi-même. Cela, 
c'est abuser et mal user. Et chaque son que vous prononcez, chaque mot que vous 
prononcez se trouve imprimé en vous sans que vous le sachiez. On apprend donc 
l'austérité en utilisant la verbalisation si et quand elle est nécessaire, en l'utilisant avec 
précision et à bon escient, en l'utilisant élégamment, de façon esthétique (comme vous 
devez avoir écouté hier soir la musique indienne du sitar et du tabla C'est aussi un usage 
du son, comme la parole). Vous pouvez ne pas parler de façon audible, mais tant que 
vous bavardez intérieurement, le mouvement de la pensée continue et affecte chimie et 
système nerveux. Donc, on apprend à utiliser ce mouvement de verbalisation 
scientifiquement, esthétiquement et à ne pas faire en sorte que l'atmosphère dans nos 
corps et nos cerveaux souffre de verbalisation non scientifique, abusive, excessive.  
Voyez-vous ce qui est impliqué par la révolution dans la conscience et dans la manière 
de vivre ? Cela, je dois l'apprendre par moi-même. J'ai voulu chercher avec vous ce matin 
comment une simple personne peut commencer à apprendre par elle-même, dans une 
complète liberté et en gardant intacte sa propre initiative. Quand nous allons vers 
quelqu'un, que nous l'acceptons comme gourou ou comme maître et que nous 
commençons à suivre les paroles, le système de pensée, la façon de vivre, la manière de 
s'habiller, la diction de cette personne, quand nous commençons à imiter, nous 
abandonnons notre liberté et notre initiative. Qu'est-ce qui est plus précieux dans la vie 
que la liberté psychique intérieure ?  
Les libertés politique et économique ne sont que peu de chose en comparaison de la 
sainteté de cette liberté intérieure psychique, qui ne peut pas être hypothéquée au nom 
des méditations, des transformations. Et dans les cinquante dernières années, les gens 
dans le monde ont été les victimes ou ont volontairement accepté de renoncer à l'initiative 
et d'abandonner la liberté, au nom de la religion, de la spiritualité de la méditation, du 
yoga ou de tout ce que vous voulez. Et je partage avec vous mon profond chagrin. Je suis 
allée en Nouvelle Zélande, en Australie, à Hawaï, sur la côte ouest et sur la côte est des 
Etats-Unis, au Canada, dans les pays scandinaves, dans les pays d'Amérique du Sud. 
Les Européens n'ont pas besoin d'être indianisés pour devenir religieux. 
Le commencement de la religion, c'est la fin du processus du devenir. Ainsi, je commence 
à apprendre sans chercher une autorité que j'imiterais, un modèle auquel je me 



94 

conformerais, un coin où je me sentirais psychologiquement en sécurité. Le sentiment 
d'appartenir à n'importe quoi d'autre qu'à la totalité de la vie fait de vous un animal égaré. 
Vous êtes né dans une famille, vous lui appartenez, vous en assumez les responsabilités, 
mais primordialement, vous appartenez à la vie. En tant qu'expression organique de la 
vie, nous appartenons à la vie, et notre responsabilité est envers la vie, primordialement 
et ultimement. Donc j'apprends à garder ma liberté et mon initiative.  
S'il y a des experts et si je m'égare quelque part, la vie, l'énergie de l'intelligence créera 
des occasions et me fera rencontrer des individus dont l'expérience, dont les 
observations, dont la compréhension pourrait m'être une aide. La vie est un chemin 
mystérieux pour amener les gens à se rencontrer. C'est assez pour moi que je sois 
consumé par le désir ardent d'apprendre, de découvrir, de rechercher, d'explorer. Et je 
coordonne, je relie ma recherche à toute chose, du matin au soir. Alors le reste peut être 
laissé à l'intelligence de la vie. Elle mettra sur mon chemin ou me fera rencontrer des 
individus, des situations, des défis qui me libéreront du point où j'étais bloqué, où j'étais 
entravé, où j'étais exilé. Il semble que ce soit suffisant de chercher et d'explorer en y 
impliquant sa vie tout entière, pas seulement intellectuellement, pas seulement à l'aide 
des mots et des modèles de pensée, mais avec la totalité de la vie. Rien n'est exclu de 
cet acte d'apprendre, du champ de l'apprentissage. 
Donc nous apprenons, nous vivons. La vie étant infinie, incommensurable, inépuisable, 
l'apprentissage n'a pas de fin pour l'individu, ni non plus pour la race humaine. Personne 
ne peut affirmer que nous avons le dernier mot sur la nature de la réalité et le dernier mot 
sur le mystère des relations. La vie vaut la peine d'être vécue, parce que son essence est 
enclose dans le mystère. 
Je peux continuer cette communication, et cependant, peut-être que ni vous ni l'oratrice 
ne trouveront que c'est assez. Après avoir communiqué toute la semaine, à ce moment-
ci, on sent que même pas un dixième n'a été communiqué. Beaucoup reste non-dit, parce 
que les mots sont faibles, ils sont un faible moyen pour la communication. Mais je dois 
vous dire que j'ai eu une joie formidable durant cette session de communication verbale 
avec vous, aussi bien que durant les sessions non-ver-bales de silence, qui ont été des 
sessions de ravissement pour l'oratrice. 
La spiritualité, l'esprit religieux au 21ème siècle seront scientifiques, holistiques, Peut-
être avec de nouvelles terminologies et un nouveau langage, peut-être avec un nouveau 
génie pour l'ère nucléaire, amenant l'émergence d'une nouvelle culture humaine, une 
nouvelle culture humaine où l'unicité de chaque race et de chaque communauté ethnique 
survivra sans aucune culture particulière ou une façon de vivre qui deviendrait 
dogmatique et dominante, une nouvelle culture humaine où l'unicité des différents styles 
de vie ne sera pas nivelée dans l'unité ou l'uniformité. La diversité de nos cultures 
enrichira la culture humaine globale. 
Je souhaite exprimer mes sincères remerciements à chacun d'entre vous. J'ai 
communiqué avec 140 personnes et j'ai communiqué avec chacun de vous. Ce fut une 
communication interpersonnelle, bien que cela ait pu paraître comme une communication 
impersonnelle. Je me sens reconnaissante, parce que vous êtes venus à cette rencontre 
en dépit de ces temps de grande turbulence dans la vie européenne. Vous êtes venus de 
tant de pays ! Je sais que des amis sont même venus du Brésil, en Amérique du Sud, et 
des pays d'Europe. Quelqu'un est venu de la côte Est des U.S.A; etc. 
Mais l'Europe est entrée dans une période très turbulente. Les événements dans l'ex-
Union Soviétique et les pays de l'Europe de l'Est ont généré et vont générer de l'agitation, 
une agitation culturelle dans toute l'Europe. 
D'autre part, la communauté européenne envisageant la possibilité d'une monnaie 
commune, envisageant même la possibilité d'États-Unis d'Europe, cela cause une autre 



95 

agitation culturelle (qu'il y ait une confédération d'états-nations en Europe, ou des Etats-
Unis d'Europe... y compris la Grande Bretagne) ... Rires... Vimala rit aussi de bon cœur 
et dit "Vous m'avez bien attrapée..." 
Vous voyez bien que la spiritualité n'exclut rien. Ce qui est exclusif de quelque champ de 
la vie que ce soit ne peut pas être de la religion. Elle embrasse tout, et cette saisie de 
perception de l'éveil apporte un changement qualitatif dans la nature de l'action. L'Europe 
passe donc par une période très turbulente et cela va changer sa carte politique. Et la 
carte économique changera aussi. En dépit de toute cette turbulence, vous avez eu le 
souci de venir ici pour les séminaires, certains d'entre vous ayant été ici pendant deux 
semaines. Aussi je vous exprime à tous mes remerciements et ma gratitude. 
La vie seule sait si nous nous rencontrerons de nouveau physiquement ou si nous ne 
nous retrouverons pas. Mais ceux qui se sont réellement rencontrés et ont communiqué 
ne vivront jamais une séparation, parce qu'ils se sont rencontrés dans la conscience et 
que ce qui est partagé au niveau de la conscience demeure avec nous. Vous demeurez 
avec moi, en moi, et je demeure avec et en vous. L'interaction qui s'est produite entre les 
auditeurs et l'oratrice a enrichi la vie des deux. Je ne suis pas la même personne que 
quand je suis venue ici il y a deux semaines. J'ai appris vraiment beaucoup à travers vos 
questions. La façon dont nous avons été ensemble dans le silence, la qualité du silence 
cette année est si fraîche et si différente de celle que nous avons eue avant ! 
Si la vie ne nous rassemble pas physiquement de nouveau ici, puis-je saisir cette occasion 
d'exprimer ma spéciale gratitude à Monsieur et Madame Frankena ? C'est dans leur foyer, 
à Hilversum, en 1962 que notre travail a commencé. Mais sans le dévouement et 
l'exceptionnelle efficacité de Lau (Monsieur Frankena) l'enseignement ne se serait pas 
répandu aux quatre coins du monde. Cela m'a fait énormément plaisir qu'ils aient été dans 
un état de santé suffisant pour venir ici, et être avec nous, parmi nous, tout au long de 
ces deux semaines. Je ne vais pas prendre votre temps en mentionnant les noms de 
nombreux autres qui ont enrichi le travail et partagé la responsabilité. Je vois Nora 
Houtman, je vois Jaap Teerreehorst et Mickey beaucoup d'autres, beaucoup d'autres... Il 
y en a beaucoup qui ne sont pas avec nous physiquement maintenant, Monsieur 
Middleman, et tant d'autres.  
La Hollande a été mon second home durant ces trente années de mes voyages autour du 
monde. Donc je prends congé de vous, exprimant ma spéciale gratitude aux gens de 
Hollande pour l'amour, l'affection, l'amitié que ce pays et les gens m'ont donné. 
MERCI 
 


	Croître dans la plénitude
	Purifier la perception
	Questions et réponses
	"A quoi servent les séances de silence ?"
	"Comment pouvons-nous entrer dans le silence, quand nous ne pouvons pas contrôler nos pensées ?"
	"Comment pouvons-nous gérer le temps ?"

	Questions et réponses
	"Comment sortir de la peur et de la violence ?"
	"Sommes-nous conscients des sons qui nous entourent lorsque nous sommes en méditation profonde ? Est-il possible d'être conscient de l'intérieur et de l'extérieur simultanément ?"

	Questions et réponses
	"Vous semblez être très optimiste quant au développement de l'esprit humain, et pourtant le monde n'a pas changé malgré Bouddha et le Christ ?"
	"Ce que vous dites est très prenant. Mais à la fin de la session, on se sent épuisé. Est-ce dû au manque de purification dont vous parlez ?"
	"Comment faire face à la souffrance en nous et autour de nous, sans nous perdre ?"

	Sommes-nous vraiment vivants
	La dimension de l’observation
	L’innocence, le parfum de la créativité
	Questions et réponses
	"Quand une personne, dans un état de méditation, utilise des mots pour expliquer les choses, d'où viennent les mots ?"
	"Qui observe dans l'acte d'observation sinon l'ego ?"
	"Après avoir lu des livres et écouté des causeries, une personne est encore esclave de la pensée. Que diriez-vous d'une telle personne qui a lu des livres et écouté des causeries, qui comprend la nécessité de la liberté par rapport à la pensée et qui,...

	Questions et réponses
	Qu'est-ce que la foi ? Est-ce un abandon de soi ?
	"Qu'est-ce que la perception juste ? Qu'est-ce que la perception juste quand nous nous regardons nous-mêmes, nous regardons à l'intérieur de nous-mêmes ? Il y a une partie inconsciente, le contenu de la partie inconsciente de notre conscience. Ne colo...
	"J'ai le désir d'être libéré. Que faire ? Dois-je passer davantage de temps assis en silence ?"

	Questions et réponses
	"J'ai pris conscience qu'il était nécessaire de mourir à l'image du moi. Mais cette mort ne se produit pas. Je continue à y penser mais elle ne se produit pas."
	"Une attention complète envers un objet ou une situation, et en même temps, un sentiment complet de soi, est-ce possible ?"
	"Est-ce que l'ignorance est un aspect du processus de la vie ? Sommes-nous responsables de l'ignorance ? Qu'est-ce que l'ignorance ?"
	"Dans notre vie quotidienne, nous devons louvoyer dans des compromis. Si nous voulons être heureux, nous devons passer par des compromis. Compromis et liberté ne peuvent pas coexister. Alors comment pourrait-on être heureux sans compromis ?"

	Une nouvelle culture humaine

