Vimala Thakar

La Vie comme professeure

Life as teacher, traduit de I'Anglais par Patrick Delhumeau,
Madeleine et Pascal Hanriot



Table des matieres

Croitre dans la plénitude...........oooiini s 2
Purifier 1a perception........ccccovvicccceemeiniissccsseceree s snmenes 10
Questions et réPOoNSES........cccvvceeiriirier i 17
"A quoi servent les SEaNCes de SIIENCE ?".................oooviiiiiiii et s 18

"Comment pouvons-nous entrer dans le silence, quand nous ne pouvons pas contréler nos pensées ?".21

"Comment pouvons-Nous ZErer 1€ LEIMPS 2" ..........c.oooiiiiiiiiieieieeet ettt ettt ettt sb e besbeebeessessessessenes 24
QUESLIONS et FEPONSES ........cccevirereerrree e 26
"Comment sortir de la peur et de la VIOLENCe 7" ................coooiiiiiiiiiiceceeeeee et 26
"Sommes-nous conscients des sons qui nous entourent lorsque nous sommes en méditation profonde ?
Est-il possible d'étre conscient de l'intérieur et de I'extérieur simultanément ?".................cccooenerrnenennn. 30
QUESLIONS et FEPONSES ........cceviieierrrcre e 34
"Vous semblez étre trés optimiste quant au développement de I'esprit humain, et pourtant le monde n'a
pas changé malgré Bouddha et le Christ 2" ... ... ... 34
"Ce que vous dites est tres prenant. Mais a la fin de la session, on se sent épuisé. Est-ce dii au manque de
Purification dont VOUS PArIezZ 2" ...........ooiiiieeeeee ettt et ettt et e st e b e e beensesaaeseee st e nseenteenreens 36
"Comment faire face a la souffrance en nous et autour de nous, sans nous perdre ?" .................c.occveeveennen. 38
Sommes-nous vraiment vivants ..........cccccinn, 42
La dimension de I'observation..........cccccccnnnnmimnnnsnennneseen, 49
L’innocence, le parfum de la créativité ...............ccoeeririririiiiinenennne, 55
QUESLIONS et FEPONSES .......ccccevircierrree e 63
"Quand une personne, dans un état de méditation, utilise des mots pour expliquer les choses, d'ou
VIENNENTIES INMOTS 7" ..ottt b et b et ea et et e bbbt e bt bt et et e b saeebe s bt eue et ennen 63
"Qui observe dans l'acte d'observation Sinon 1'ego 2" ... 64

"Apreés avoir lu des livres et écouté des causeries, une personne est encore esclave de la
pensée. Que diriez-vous d'une telle personne qui a lu des livres et écouté des causeries, qui
comprend la nécessité de la liberté par rapport a la pensée et qui, cependant se trouve elle-

IMEME ©SCIAVE 2™ ...ttt ettt ettt et b e s s e s e b e st e s e e b e s s eseesenseseebesseseebenseseebenseseebensesens 66
Questions et réPOoNSES........cccvvceeiriirier i 70
Qu'est-ce que la foi ? Est-ce un abandon de SOi ... 70

"Qu'est-ce que la perception juste ? Qu'est-ce que la perception juste quand nous nous
regardons nous-mémes, nous regardons a l'intérieur de nous-mémes ? Il y a une partie
inconsciente, le contenu de la partie inconsciente de notre conscience. Ne colorera-t-elle pas,
ne conditionnera-t-elle pas la perception que nous avons de nous-mémes ? Comment peut-on
savoir que nos perceptions ne sont pas inhibées ou conditionnées par I'inconscient ?"............. 71

"J'ai le désir d'étre libéré. Que faire ? Dois-je passer davantage de temps assis en silence ?"...76
Questions et réPONSES........cccivvcerirrmer i 79

"J'ai pris conscience qu'il était nécessaire de mourir a I'image du moi. Mais cette mort ne se
produit pas. Je continue a y penser mais elle ne se produit pas.”................cccooeiiiiecicc 79

"Une attention compléte envers un objet ou une situation, et en méme temps, un sentiment
complet de s0i, @St-Ce POSSIDIE 2 .o ettt 82

"Est-ce que l'ignorance est un aspect du processus de la vie ? Sommes-nous responsables de
l'ignorance ? Qu'est-ce que I'IgNOranCe 2" . .. ...t 83

"Dans notre vie quotidienne, nous devons louvoyer dans des compromis. Si nous voulons étre
heureux, nous devons passer par des compromis. Compromis et liberté ne peuvent pas
coexister. Alors comment pourrait-on étre heureux sans compromis 2" ..............ccccooceivieieieeceeenene. 85

Une nouvelle culture humaine ......c.ccooveeciiiiiiiiieesiiire e eenasans 88



Croitre dans la plénitude
BOVENDONK 1er septembre 1991

Il m'est assez difficile de trouver des mots pour exprimer ma joie de pouvoir revenir aux Pays-
Bas. Il y a dix mois, il m’aurait semblé incroyable, et physiquement presque impossible
d'entreprendre non seulement le voyage, mais la responsabilité des rassemblements
internationaux. Pourtant, par la grace de la vie, il a été possible de revenir ici pour étre avec
vous. Si I'lnde est mon pays d'origine parce que j'y suis née, les Pays-Bas sont également
mon pays pour votre amie Vimala.

Vous découvrirez par vous-mémes, mes amis, que ces rassemblements deviennent des
fétes de I'amitié. Ce sont des rencontres informelles et intimes pour ceux qui souhaitent
enquéter sur ce qu'est le mystere de la vie et le mystere d’étre vivant. Qu'est-ce que c'est
que tout cela, la relation avec la nature, avec les étres humains, avec les structures créées
par I'hnomme. Qu'est-ce que c'est que la méditation, la vie religieuse ou spirituelle.

Nous chercherons ensemble, ce sera une enquéte joyeuse, et non ardue ou fastidieuse.
Joyeuse et sérieuse a la fois, profonde et pourtant vibrante de vitalité. Nous passerons par
une communication spontanée au niveau verbal, et par une communion non verbale les uns
avec les autres pendant les périodes de silence. Nous allons partager la vie ensemble
pendant les prochains jours. Partager la vie par la présence, partager la vie au niveau verbal,
partager la vie par le silence.

Vous devez étre conscients de la sombre situation qui impregne la famille humaine mondiale,
dont I'ombre nous entoure de tous cotés, dans toutes les directions de I'horizon. Il s'est passé
beaucoup de choses depuis notre rencontre il y a quelques années. C'est comme si toute la
civilisation, le mode de vie que I'hnumanité avait développé au cours des vingt derniers siécles,
se démantelait systématiquement, morceau par morceau, pas a pas. Les structures socio-
économiques, les idéologies politiques, les frontiéres nationales, les Etats, tout change, se
démantéle. Il y a une grande agitation dans la conscience humaine globale.

Nous avons la chance de vivre en ces temps turbulents, car il est de notre responsabilité de
faire émaner de notre étre une nouvelle civilisation, avant que tout ne soit démantelé et
détruit, et qu'un vide ne se crée dans la psyché humaine. Nos vies doivent devenir le berceau
d'une nouvelle culture humaine, d'une nouvelle dynamique des relations humaines. Il est de
notre responsabilité de laisser une transformation dimensionnelle se produire en nous-
mémes, puis-je dire, la responsabilité de renaitre de nous-mémes.

Donc, nous allons partager notre perception et notre compréhension de la vie, et comment
considérer cette vie comme enseignant ou maitre supréme. Ces deux termes vie et maitre
sont d'égale importance. Nous devrons apprendre a regarder la vie peut-étre d'une maniére
entierement nouvelle, une perspective de vie non basée sur les connaissances dont nous
avons héritées, non basée sur les philosophies, les théologies, les théories, etc... Nous
devrons apprendre a regarder la vie d'une maniere nouvelle, une perception née du silence
et non basée sur la connaissance. Nous devrons regarder a nouveau, apprendre a regarder
a partir du vide.

Le savoir, I'néritage, la pensée humaine, les philosophies et les théologies dont nous
disposons ont failli au genre humain, car malgré tout cela il n'a pas été possible de vivre en
paix avec nous-mémes, en harmonie les uns avec les autres, avec révérence envers la vie
cosmique, avec révérence envers la nature ou la dimension auto-générée de la vie. Alors,



avec courage et humilité, nous explorerons ensemble s'il est possible d'apprendre a l'aide de
la vie, non a l'aide de la connaissance, non a l'aide de livres, des traditions, des autorités,
anciennes ou nouvelles, s'il est possible de commencer a partir de zéro, pour ainsi dire.

Nous ne sommes pas ici pour acquérir de nouvelles idées, de nouvelles connaissances sur
la vie. Je me demande si vous avez remarqué que la connaissance, qui est une information
organisée, systématisée, standardisée, alimente en vous une relation indirecte avec les faits.
Il s'agit toujours de connaissances sur la vie, de théories et d'interprétations sur Dieu. Ce
contact indirect avec la réalité, ce contact de seconde main avec la réalité sera
provisoirement mis de co6té, et nous explorerons si nous pouvons regarder la vie d'une
maniére qualitativement différente.

Maintenant, qu'est-ce que le mot vie nous dit, a vous et a moi ? La vie n'est-elle pas ce qui
nous entoure, comme la lumiére, la chaleur, I'énergie, les innombrables variétés de formes,
de couleurs, de tailles, de saveurs, de parfums, de golts ? Il a un étre, quand le mot vie est
prononce, il indique un étre que les étres humains n'ont pas créé. La vie cosmique, les
innombrables univers, les systémes solaires et leurs interrelations, la terre, les montagnes,
les océans, la force vitale ou I'énergie vitale imprégnant I'air, rien n'a été créé par la pensée
humaine, rien n'a été fagonné par la main humaine. Ainsi, la vie est un étre qui est auto-
généré et auto-entretenu et il a une énergie, il a un mouvement, il a de la lumiére et de la
chaleur. N'appelez-vous pas tous ces facteurs des signes de vie ?

Nous allons commencer trés simplement. Ce qui est auto-généré, auto-entretenu, s'appelle
la vie. Or, cette innombrable variété d'objets dont nous sommes entourés, qui semblent
séparés, la jeunesse qui vit a la fin du XXe siécle sait parfaitement qu'ils sont tous liés. Nous
ne le savions pas dans notre enfance, mais nous vivons a l'ére de la science et de la
technologie, et les progrés de la physique ont révélé que des choses qui semblent séparées
et indépendantes sont interconnectées et interdépendantes. Il y a une relation invisible entre
les océans et les cieux, les océans, le soleil et la lune, une relation merveilleuse entre la
fertilité contenue dans la terre et les rayons du soleil, la lumiére du soleil. Une relation entre
la pluie et le cycle des saisons. Il n'y a rien qui ne soit lié a tout le reste.

Ainsi, cet étre, qui est auto-génére et auto-entretenu, a une fagon mystérieuse de garder ses
expressions vivantes a travers une relation tres profonde, complexe et mystérieuse. Cette
interdépendance de la terre et du ciel, des montagnes et des arbres, des océans et de
I'espace, des pluies et des foréts, des oiseaux, des animaux, etc., constitue la plénitude de
la vie, mes amis.

Lorsque vous et moi construisons une machine, une voiture, un avion, un ordinateur ou quoi
que ce soit d'autre, nous assemblons les piéces, puis il y a une totalité dans cette structure,
qu'il s'agisse de machines, de batiments, de vaisseaux spatiaux ou de stations spatiales.
Ainsi, la totalité implique I'assemblage de parties, qui peuvent aussi étre désassemblées.
Mais cet étre, I'étre cosmique, I'étre universel de la vie, a travers l'interdépendance de ses
expressions, a une intégrité organique qui est indivisible, qui est non fragmentable. Vous
pouvez essayer de l'analyser, pour des raisons d'études a l'université, de l'identifier, de lui
donner un nom, de le convertir en catégories, etc., pour la commodité de la saisie cérébrale.
Mais la vie ne peut étre divisée et l'interdépendance ne peut étre détruite. Elle est auto-
geénérée, et c'est un tout.

La vie est le maitre ou l'enseignante supréme, dont nous pouvons recevoir 'aide si nous
voulons apprendre et découvrir la vérité par nous-mémes. Vous savez, professeur ou maitre
est un terme trés intéressant. Les enseignants des écoles, des colleges ou des universités



sont la pour fournir des informations sur la pensée humaine, sur le passé humain. Ces
connaissances sont nécessaires pour acquérir un emploi, pour gagner sa vie.

Nous nous référons a la vie en tant qu’enseignante, une vie qui n'affirme pas, qui ne verbalise
ni ne nous inculque quoi que ce soit en raison d'une quelconque obligation. Cette
enseignante nous aide a nous ouvrir vers l'essence de la vie, nous aide a étre réceptifs, a
devenir de plus en plus sensibles. La sensibilité est la vue qui peut peut-étre percevoir les
secrets de la vie.

Ainsi, le terme enseignant devra étre considéré de deux manieres. Une voie que nous avons
connue : les écoles, les colléges, les enseignements académiques, théoriques, verbalisés
nécessaires pour se relier aux structures humaines, aux structures socio-économiques,
technologiques, aux structures nationales et internationales. Il est nécessaire d'acquérir ces
connaissances et d'étre capable de les gérer et de les utiliser correctement.

L'autre est que I'on ne peut avoir aucune connaissance de la nature de la réalité supréme,
on ne peut avoir aucune connaissance de la divinité, on ne peut avoir aucune connaissance
de la plénitude. La réalité supréme a défié la verbalisation, elle ne peut étre ni décrite ni
définie. Plus nous utilisons le processus de verbalisation et la méthode de description et de
définition, en essayant de construire des structures de concepts et d'idées autour de
I'essence de la vie, plus nous nous éloignons de cette réalité. Le mot nous sépare du présent,
la pensée, le concept, nous éloigne de I'essence de la réalité. L'apprentissage devra se faire
ici de maniére non verbale, l'apprentissage devra peut-étre étre une exploration non
cérébrale. Et qui peut enseigner sans paroles sinon la vie elle-méme ? Sommes-nous
intéressés par un tel apprentissage ? C'est la question.

Nous avons peut-étre habité le globe en acquérant des connaissances, en saisissant des
concepts et des idées, en saisissant des théories et en essayant de rapprocher notre
comportement de ces théories et idées, trés fiers de nos connaissances et vaniteux aussi.
Nous avons ainsi passé des millions d'années sur le globe. Mais connaitre n'est pas
apprendre, et la connaissance n'aboutit pas nécessairement a la compréhension, nous allons
donc devoir distinguer l'apprentissage de la connaissance, la compréhension de la
connaissance, et la rencontre personnelle intime avec la réalité de la connaissance érudite
et savante sur la réalité. Les Vedas, les Upanishads, le Zend-Avesta, I'Ancien et le Nouveau
Testaments, les écritures judaiques, le Coran, c'est toute la connaissance, et une telle
connaissance conduit a construire des modeles et des conditionnements. Avoir des
connaissances, une érudition ou cette érudition est une relation d'acquisition, de possession,
de sauvegarde dans la mémoire, puis essayer de se relier a la vie sur cette base. Voyez bien
ceci.

Parce que nous avons été occupés par cette activité d'acquisition de connaitre et
d'expérimenter selon cette connaissance, nous n'avons pas eu le temps d'apprendre,
d'écouter le son du silence ou de regarder la danse des innombrables énergies qui se
déroulent autour de nous. Nous n'avons jamais eu le temps de chercher et de découvrir le
secret de I'harmonie qui maintient tant d'univers ensemble, les faisant coopérer
harmonieusement les uns avec les autres. N'est-ce pas une situation critique que nous ne
sachions pas vivre en psychologie coopérative, dans I'amitié et la paix les uns avec les autres
? Nos efforts n'ont-ils pas échoué au cours des cinq derniers millénaires, a créer un monde
sans guerres, un monde sans violence, sans effusion de sang, n'ont-ils pas échoué a
résoudre nos problémes sans violence, haine ou amertume.

L'arrogance du savoir, l'orgueil et la vanité du conditionnement, l'ivresse des loyautés
exclusives envers les idéologies religieuses, politiques ou économiques ne nous ont pas



permis ce privilege d'étre tout a fait simple, ouvert et réceptif, pour regarder la vie, pour étre
avec elle, I'écouter, la laisser opérer sur nous et nous réveéler ses mystéres. Nous n'avons
pas eu le temps. Il me semble donc qu'en cette fin de XX® siécle, une nouvelle perspective
de vie s'impose de toute urgence.

Cette perspective de vie sera le fondement d'une nouvelle culture humaine. Pas ces théories
éculées selon lesquelles la vie est une lutte pour la survie des plus forts et des plus puissants,
que l'instinct naturel est a la propriété et a la possession, que la violence est naturelle a la
nature humaine, etc. Si nous ne voulons pas tourner dans un cercle vicieux, en répétant les
erreurs, en commettant les mémes crimes qui ont été commis dans I'histoire, méme au XX®
siécle, le plus violent de I'histoire humaine, si nous ne voulons pas répéter tout cela, alors
une nouvelle dynamique des relations humaines, une nouvelle perspective de vie, une
nouvelle science de la vie, une nouvelle culture humaine doivent étre élaborées et
développées.

Je pense que partout ou j'ai voyagé dans le monde, j'ai vu, dans les yeux des jeunes, I'envie
de chercher la nouveauté. L'ancien se démantéle, il va s'effondrer sous la pression des
contradictions qui I'habitent, nous n'avons rien a détruire. Les contradictions internes
provoquent I'effritement et I'effondrement des anciennes normes, a I'Est comme a I'Ouest. Si
la société capitaliste, avec sa culture consumériste, a le sentiment qu'il n'y a que les
philosophies de Marx et d'Engels qui se sont effondrées, que I'empire communiste s'est
effondré ou a été démantelé, elle se fait une grande illusion. |l y a des signes, je pense, que
les contradictions inhérentes a la culture consumériste, obsédée par le matérialisme et les
plaisirs, nourrie d'illusions de prospérité entretenues par des préts bancaires, il y a des signes
que cette structure soit également sur le point d’étre bientét démontée. Ni le matérialisme en
tant que philosophie de la vie, ni les anciennes religions organisées et institutionnalisées et
leurs théologies, ni les divinités des Etats, des nations, de la souveraineté nationale et des
idéologies politiques ne nous aideront plus. Voyez bien ceci.

C'est une époque merveilleuse a vivre. Des défis ou que vous vous tourniez, un défi a
I'énergie créatrice, un défi a I'envie de vivre, un défi a I'envie d'apprendre. C'est une période
trés excitante, une période trés romantique a vivre. Bienheureux ceux qui sont jeunes
aujourd'hui, car ils sont les batisseurs, les architectes d'une famille humaine globale qui
apprendra a partager, non seulement les ressources physiques de la planéte, mais qui
partagera les plaisirs et les souffrances, les peines et les joies les uns des autres, comme
les membres d'une famille, sans aucune identification avec les nationalités, les races, les
religions, etc.

Ou commengons-nous notre apprentissage ? Ne commengons-nous pas au niveau
sensoriel 7 Nous sommes conscients de notre corps physique, nous connaissons les
organes des sens, nous avons été éduqués a les utiliser. Ainsi, la premiére étape pour se
mettre en relation avec I'étreté de la vie, ce phénoméne mystérieux, merveilleux, magnifique
et auto-généré que nous appelons la vie, serait de s'y rapporter avec les sens.

La perception est le fondement de la relation. Nous devons regarder ce qui nous entoure,
non a travers une théorie, non a travers une conclusion anticipée, en l'appelant impermanent
ou permanent, mortel ou immortel. Une perception exempte de jugement de valeur. Voyez,
I'apprentissage commence ! Nous devons regarder la vie autour de nous avec l'aide des
sens, mais cette perception ne sera inhibée par aucune identification, par aucune conclusion
ou théorie anticipée. Je ne regarderai pas la vie comme un hindou, un musulman, un chrétien
ou un socialiste, pour pouvoir toucher I'essence de la vie. Ce qui est tangible, ce qui est



visible, doit étre touché et atteint avec l'aide des organes des sens, c’est quelque chose de
trés beau. Je me demande si vous avez ainsi regardé, écouté et touché.

Alors si vous regardez un arbre, ce que nous appelons arbre, vous ne regarderez pas
seulement le tronc de l'arbre, les branches et les brindilles de I'arbre, dans votre perception
seront incluses les racines de l'arbre sous le sol, elles sont la partie la plus importante de
I'arbre. On sera conscient de la totalité de I'arbre, des branches s'élevant haut, vers le ciel et
I'espace, et des racines pénétrant profondément dans la terre, assimilant les diverses
vitamines, minéraux, jus et nectar contenus dans la terre. L'arbre ne sera alors plus pergu
comme un simple objet posé sur le sol, mais comme une expression de la vie, liée autant au
vide de l'espace qu'a la solidité de la terre, a la chaleur du soleil, et ainsi de suite.

Comment vit I'arbre ? Ce sera la question qui viendra a I'esprit. Comment vit-il ? D'ou tire-t-il
sa vie ? |l tire sa vie de l'air, de I'espace, de la terre, de I'eau, du principe du feu ou de la
chaleur. Alors je ne regarde plus lI'arbre comme un objet, mais comme un étre, un semblable.
Nous sommes déracinés de la source de nos vies, mais l'arbre est enraciné et également
interdépendant. Regardez la riviére, alors vous ne voyez pas seulement une tranchée dans
la terre avec de I'eau qui la traverse, vous ne mesurez pas seulement la vitesse de l'eau,
etc., mais vous étes conscient de la source de la riviere dans les montagnes et la source de
ce ruisseau de montagne sous la pluie, et la source de la pluie dans les nuages, et les nuages
dans l'océan, vous savez que vous revenez au mouvement circulaire de la vie. Alors on voit
dans la danse des eaux du fleuve, la danse des énergies cosmiques qui sont ici, la et partout
a la fois.

Non seulement les riviéres, les arbres, ou les montagnes, mes amis, mais toute cette planéte
deviendra un étre. Vous la verrez chargée de vie, vibrante d'autant d'énergies, que vous avez
d'énergies. La terre est un étre, la planéte est un étre, le cosmos est un étre. Alors ce langage
comme quoi les objets et les choses sont la pour satisfaire nos besoins et notre cupidite,
nous, la race supérieure née pour les contréler, les conquérir, les posséder, les convertir en
richesse et en propriété, tout ce non-sens disparaitra.

La psyché est purgée de beaucoup d'attitudes et d'approches si la perception est purifiée. Si
la perception peut voir non seulement la séparation de l'objet, mais aussi l'interdépendance
des choses, cela changera completement notre terminologie. Alors le monde matériel ne sera
plus simplement un monde matériel d'objets, ce sera un monde matériel contenant la danse
d'innombrables énergies. Vous savez, comme le cosmos est une danse d'énergies
harmonieuses coopérant les unes avec les autres, vivre sera I'harmonisation de ces énergies
en nous et a I'extérieur de nous. L'art de vivre, la science de vivre est vraiment la science de
I'harmonisation des énergies. L'harmonie comme secret de la vie.

En regardant la vie qui nous entoure au niveau sensoriel, non pas comme quelque chose a
posséder, a posséder ou a exploiter pour notre cupidité, mais avec un nouveau respect, nous
nous tournons vers le monde matériel avec gratitude. Nous ne I'avons pas crée€ ; c'est un don
de la mystérieuse vie divine. La vie est divinité, mes amis, il n'y a pas de divinité en dehors
de la vie. La vie est divine et |a vie est divinité, dans son intégralité, dans sa nature organique,
dans son interdépendance. Elle est libre de pensée, de mots, de mains humaines. C'est si
sacré, si pur. Cette perspective de la soi-disant dimension matérielle, tangible, visible de la
vie, n'est-elle pas nécessaire aujourd'hui ?

De quoi parlent tous les environnementalistes et écologistes ? Corriger les déséquilibres
ecologiques. Vous ne pouvez pas corriger le déséquilibre écologique en donnant une
nouvelle théorie. C'est la perception qui doit étre purgée de toutes les théories, idéologies,
modeéles et conditions rigides. C'est une nouvelle perception qui conduira a une nouvelle



perspective. L'étreté de la vie, a travers son interdépendance et son indivisibilité, nous
enseigne, n'est-ce pas ? Ne nous persuade-t-elle pas par sa présence méme de nous tourner
vers l'intérieur, et de découvrir les énergies qui sont en nous, le secret de leur harmonie et
de leur coopération ?

La professeure enseigne par sa présence. Le langage de la présence est plus puissant que
toutes les verbalisations de toutes les langues du monde réunies. C'est I'éloquence de
I'existence. Si vous permettez a la vie de devenir votre professeure, elle enseigne. Mais si
vous vous tournez vers les livres et que vous voulez savoir s'il s'agit de dualité ou de non-
dualité, d'un Dieu ou de plusieurs, d'un créateur ou de deux, etc., si vous vous tournez vers
les livres et les théories, si vous voulez creuser le passé et fondez votre perception sur cela,
alors l'occasion de vivre de premiére main serait manquée.

Comment harmonisons-nous les énergies contenues en nous ? Telle sera la question que
nous posera ce rapport a la vie basé sur la perception. La perception est une sorte de contact,
et ce contact ouvre la porte a I'apprentissage. Avant I'explosion atomique, nous avions appris
a faire exploser I'atome et a libérer un quantum d'énergie. Nous avions découvert le mystére
de l'existence de ce quantum d'énergie dans cette infime particule de matiére. Nous ne
savions pas qu'il existait quoi que ce soit appelé énergie nucléaire, énergie atomique, etc.
Nous ne savions pas que I'énergie solaire pouvait étre captée et que nous pouvions nous y
relier. Tout comme nous n’avions pas appris cela, nous n'avons pas appris et ni découvert
les énergies contenues dans le corps, les organes, les tissus, les muscles, les glandes, le
plasma, ils ont tous des énergies potentielles énormes.

Alors que nous regardons vers la vie a I'extérieur, notre apprentissage aura pour corollaire
de nous tourner vers l'intérieur et d'explorer les énergies contenues en nous. L'électricité
dans l'eau n'était pas une énergie visible évidente, mais nous nous sommes reliés a l'eau,
avons exploré, expérimenté, puis découvert comment convertir I'énergie de l'eau en
électricité. De la méme maniere, il peut y avoir de nombreuses énergies contenues en nous,
attendant d'étre explorées et utilisées.

Nous devons explorer ces énergies inconditionnées, inconnues, inutilisées en nous, parce
que I'énergie de la pensée et de la connaissance a échoué, elle s'est révélée incompléte.
Elle nous a donné beaucoup de bonnes choses comme la science et la technologie, la
littérature, la musique, etc., mais elle s'est avérée insuffisante et incompléte en ce qui
concerne les relations humaines. Cela ne nous a pas aidés a grandir dans la dimension de
I'amour, de la paix, de la psychologie coopérative. Nous sommes affirmés, agressifs, violents
au plus profond de nos cceurs, aspirant a I'amour, mais violents dans les relations, parlant
d'humilité, d'amour et voulant nous affirmer, posséder et nous posséder les uns les autres.
C'est une contradiction. Il me semble donc que le moment est venu d'explorer de nouvelles
énergies contenues dans les organes humains, ainsi que dans le vide de l'espace, dans le
corps et dans la conscience, et d'harmoniser ces énergies.

Si et quand cela sera fait, nous devrons apprendre ce qu'est l'esprit, la pensée, les
sentiments, etc. A partir de |a vie, de la dimension matérielle visible perceptive auto-générée,
nous nous tournons vers la dimension conceptuelle, ce monde créé par I'homme. De la vie
telle qu'elle est au niveau visible, nous nous tournons vers un monde créé par 'homme au
niveau conceptuel et dans lequel nous devons vivre. Nous devons nous tourner vers ce
monde conceptuel créé par 'homme, sans avoir recourt aux livres et aux autorités. Nous
devrons nous asseoir avec nous-mémes.

L'esprit est un mot pour nous, la pensée est un mot pour nous, les ressentis, les sentiments,
les émotions, les réactions, ce sont tous des mots dont nous nous sommes nourris, que nous



avons utilisés. Nous avons vécu de la connaissance, mais savoir n'est pas apprendre, et
savoir n'est pas comprendre. Si nous avions compris le secret de I'esprit, il n'y aurait pas
autant de névrosés dans la société moderne, il n'y aurait pas autant de victimes du stress et
des tensions, de dépressions ou de violence, etc.

Nous connaissons tres bien I'esprit, mais nous ne l'avons pas appris, nous ne l'avons pas
découvert, et a moins que nous ne le comprenions, je ne pense pas que les énergies puissent
étre harmonisées. Les énergies intérieures ne peuvent pas étre harmonisées sur la base de
la connaissance. Nous devons les percevoir, les sentir, étre en contact avec elles. Il me
semble que pour apprendre il va falloir s'asseoir, dans un endroit tranquille, un coin tranquille,
tout seul. Aucune verbalisation, aucun éloignement du corps. Et comme nous avons regardé
la vie en dehors de nous, nous devrons apprendre a regarder la vie en nous, quel que soit le
mouvement qui s'y produit. Ce regard, cet art de la perception, cette cognition sans jugement
de valeur, semble étre le fondement secret d'une nouvelle perspective de vie. Alors, il va
falloir s'asseoir et regarder les mouvements, quoi qu'il arrive sous forme de mots, sous forme
d'images, sous forme de surgissement de tendances et d'inclinations, d'impulsions, quel que
soit ces mouvements, pour les voir se mouvoir a l'intérieur nous.

Je me demande si vous avez déja regardé ce mouvement lorsqu'une émotion s'agite dans
le coceur, comment elle se propage, ce qu'elle fait aux différents organes, comment elle se
rapporte a votre tension artérielle, votre circulation, au rythme de la respiration, etc. ? Sans
donner un nom a I'énergie, sans la juger d'aucune fagon, regardez simplement le mouvement
des différentes énergies, la carte intérieure, les racines intérieures de ces énergies.

Nous parlerons de ce monde créé par I'nomme et de la psyché humaine conditionnée, qui
se situe entre le monde visible, perceptif et matériel non créé par nous, et la réalité trans
psychologique, au-dela des pensées et des mots, encore une fois non créée par nous. Nous
semblons avoir une existence multidimensionnelle, nous I'espéce humaine. Nous avons le
niveau perceptif, nous avons le niveau conceptuel, et il semble y avoir une dimension au-
dela du conceptuel, nous ne pouvons pas lui donner un nom, alors nous l'appelons le trans
conceptuel, la ou la pensée n'arrive pas, ou le temps ne bouge pas, ou le cerveau n'est pas
actif. 1l vaut mieux ne pas utiliser les mots ame, esprit, moi supérieur, etc. Mais entre le
matériel et le trans psychologique se trouve le monde créé par 'lhomme, les structures
humaines, dans lesquelles nous devons vivre.

Nous devons vivre avec la nature, avec le monde créé par 'homme, et nous devons étre
conscients de ce qui est au-dela du monde créé par ’lhomme. Je suis désolé de devoir utiliser
des mots pour cette communication. La communication verbale est un jeu trés dangereux,
jessaie de le maintenir a un niveau aussi simple que possible. Ainsi, nous avons la présence
d'une vie mystérieuse a deux niveaux, le soi-disant matériel, et le soi-disant non-matériel. Et
entre les deux, il y a notre routine quotidienne de vivre, gérer les mots, les connaissances,
avoir un travail, aller a I'usine, au bureau, les responsabilités familiales, avoir un appartement,
une chambre ; tout cela est pris en sandwich entre les deux.

Et ce qui est entre les deux est devenu si important que les deux autres ont été négligés. Le
perceptif est négligé, ainsi que ce qui ne peut étre pergu, ce qui est au-dela de la perception.
Le conceptuel, l'idéationnel, les structures construites par I'homme, occupent la majeure
partie de notre temps et deviennent le contenu de notre conscience. Par conséquent, la
divinité de la vie, le mystére de la vie, I'essence de la vie, n'est ni ressentie ni pergue par
nous.

Nous ne sommes pas en contact avec la divinité de la vie a travers les sens autant que nous
pourrions I'étre. Nous n'en sommes pas non plus conscients sans paroles. La vie devient trés



etroite. C'est une entreprise tellement fatigante d'utiliser les pensées, leurs schémas, de
construire des mécanismes de défense pour traverser la bataille des relations, de
commencer et de terminer la journée avec tout cela. L'esprit devient un terrain fertile pour
s'infliger d'innombrables peines et souffrances. La race humaine vit aujourd'hui dans la
misére et la souffrance, dont la plupart sont auto-infligées. C'est pourquoi comprendre la
nature limitée, la nature conditionnée du conceptuel, apprendre a le manier de maniere saine,
de maniére compétente, aiguisant notre sensibilité au niveau sensoriel d'une part, et
aiguisant la sensibilité par la méditation, I'énergie du vide en nous, d'autre part, I'énergie de
la sensibilité au niveau sensoriel et au niveau non-sensoriel, peut vitaliser notre étre a tel
point que nous ne serons plus déracinés par la pensée.

Aujourd'hui nous sommes déracinés, nous ne sommes pas reliés a nos racines, ni au niveau
matériel du corps, ni au niveau de la conscience. Nous sommes arrachés a la source de
notre étre, et a la source de la vie cosmique, suspendu entre les deux. Il me semble qu'une
nouvelle perspective peut nous permettre de nous revitaliser grace aux énergies disponibles
dans les deux dimensions, et de développer une nouvelle culture humaine, un nouvel éthos
ou moralité pour I'ére contemporaine, et une nouvelle perspective, et peut-étre méme un
nouveau langage sur la spiritualité pour le vingt et uniéme siécle.

Mes amis, je terminerai I'exposé introductif en disant qu'un mode de vie holistique, une
perception holistique de la vie, semble étre la nature de la mutation psychique qui nous attend
tous. Le mode de vie fragmenté, divisé, partiel, compartimenté est devenu obsoléte. Ainsi,
nous devrons grandir dans notre intégralité, afin que la vie holistique devienne une extension
de cette sainteté, ou intégralité de notre étre intérieur.



Purifier la perception
BOVENDONK 2 septembre 1991

Je me demande si vous avez remarqué, comme moi, que nous vivons dans une civilisation
en décomposition, dans une culture en désintégration, basée sur la pensée et la
connaissance. L'activité de la pensée était considérée comme la preuve de notre existence :
je pense donc je suis. Penser et savoir, a I'aide de mots, de concepts, d'idées, de mesures,
de structures de valeurs, a créé l'illusion que savoir c'est vivre, que savoir c'est comprendre.
Ainsi, nous sommes devenus des prisonniers du savoir, accros aux activités de
connaissance, de mémorisation, d'utilisation de schémas de pensée, de schémas de
conditionnement, de schémas de réactions, de codes de conduite, de mécanismes de
défense. Nous sommes devenus accros a leurs mouvements, et nous les avons assimilés a
I'acte de vivre.

Or, a la fin du XXe siécle, on se rend compte que la connaissance peut nous permettre de
coexister avec la réalité, mais elle ne se traduit pas nécessairement par un contact avec la
réalité, elle ne conduit pas a une interaction avec l'essence de la réalité, et elle ne nous
permet donc pas de vivre ensemble avec I'essence de la vie dont nous sommes entourés.

De nombreuses civilisations ont séjourné dans le cosmos, de nombreuses cultures ont fleuri
dans I'abondance de la vie cosmique, puis se sont désintégrées, se sont décomposées et
ont disparu. Il me semble que la civilisation basée sur la pensée et la connaissance est, a
son tour, sur le point de se désintégrer progressivement. Elle sera peut-étre remplacée par
une culture holistique qui ne se fonde pas sur la division, la fragmentation et la dissection de
la vie.

J'espere que vous savez que je viens a vous non pas en tant qu'enseignante, mais en tant
gu'amie, pour partager avec vous mes perceptions et ma compréhension. Le partage est le
seul but derriere la communication, il n'y a aucune attente que vous soyez d'accord avec moi,
et il n'y a aucune intention de vous convertir a un mode de vie particulier. Tout ce que j’ai pu
apprendre de la vie, le maitre supréme, tout ce que la vie nous a permis d'apprendre d'elle,
est partagé avec vous dans un esprit d'amitié.

Alors, peut-on explorer la possibilité de purger I'acte de perception de toute connaissance et
pensée ? Pouvons-nous explorer la possibilité de se libérer du savoir, de se libérer de la
dépendance a la conceptualisation et a l'idéation, de se libérer des griffes des symboles et
des mesures, qui ont été systématiquement développés, organisés, standardisés et
approuveés par la race humaine ? Cela peut sembler plutét drastique a certains d'entre vous,
sinon a tous, que la connaissance emprisonne, et que la libération de la connaissance est le
début de la méditation.

L'absence de connaissance est le fondement d'une nouvelle perception, d'une nouvelle
culture. Nous est-il possible d'apprendre a regarder la vie sans que des mots, des noms ou
des idées soient attachés a la perception ? Mais lorsque nous devrons gérer le monde créé
par '’homme, les structures socio-économiques et politiques créées par I'humanité, nous
aurons besoin de réflexion, nous aurons besoin de toutes les subtilités de la pensée.

Nous parlons de nous relier a la vie. Nous vivons dans le cosmos, n'est-ce pas ? Le cosmos
est notre demeure, et nous sommes entourés de vie, la compagne cosmique. Nous sommes
entourés de nombreuses expressions de la vie. Pouvons-nous regarder ces expressions de
la vie, pouvons-nous regarder la compagnie de la "vie", sans un mot, une idée, une définition
ou une description comme le fournissent les livres sur la religion, I'histoire, I'anthropologie, la

10



geéologie, la biologie, etc. ? Si nous ne pouvons pas étre dans notre demeure, notre maison,
cette planéte, en toute liberté, sans nommer, identifier et évaluer, nous pourrions ne pas
percevoir la beauté et le caractére sacré de la vie elle-méme.

Vous savez, la connaissance nous prive du sens du sacré. Connaitre une chose crée une
illusion, comme si nous étions en contact, comme si nous interagissions avec elle.
Malheureusement, la connaissance empéche l'interaction. Elle permet la coexistence, elle
ne nous permet pas de vivre ou de partager. A I'exception des structures artificielles qui sont
nécessaires, a part pour les manipuler, les utiliser, étre avec elles, la connaissance n'a
aucune valeur.

La vie est divine, la vie est divinité, c'est quelque chose de sacré. C'est un mystére qui ne
peut étre disséqué par la pensée, qui ne peut étre analysé et catégorisé. Il ne peut pas étre
évalué, parce que c'est un tout, c'est une interrelation, c'est une danse d'interaction
d'énergies qui ne peuvent étre séparées. La vie ne céde a aucune autopsie intellectuelle.
L'acte de vivre est un acte d'adoration, I'acte de vivre est une interaction avec la sainteté, le
caractéere sacré de ce qui est.

I me semble qu'au nom du savoir, de la science et de la technologie, de l'informatisation, de
la civilisation, de la mécanisation, nous nous sommes privés de ce privilege de vivre avec le
sacré et d'étre nous-mémes sacrés. Nous, qui sommes des expressions de la plénitude de
la vie, nous qui sommes organiquement liés a la plénitude de la vie, en sommes venus a
nous considérer comme des petites créatures sépareées, limitées, conditionnées, divisées,
mesquines, tournant en rond autour de ce centre imaginaire de l'ego, luttant pour satisfaire
ses caprices, ses désirs et ses obsessions.

Peut-on apprendre a regarder sans nom ni mot, a travers une perception non verbale ?
Personne ne va nous I'apprendre ; aucune institution religieuse ne va nous I'enseigner. Nous
allons devoir I'apprendre par nous-mémes, avec l'aide de la vie, I'aide de ce qui est, qui a été
et qui sera. Si la perception est purifiée, si elle n'est pas infectée par les mots, les idées, les
mesures, les évaluations, etc., si la perception est désinfectée du savoir, que se passera-t-il
? Cela vaut la peine de I'expérimenter.

Mes amis qui venez ici pour la premiére fois, je vous prie d'expérimenter cet acte de
perception, sans mot, sans nom. L'idée que vous étes entouré de choses, et que vous vous
référez a ces choses comme des objets, vous isole, la connaissance isole. Ensuite, vous
considérez la terre comme quelque chose a creuser quand vous en avez besoin, vous utilisez
le sol pour l'agriculture, en utilisant des machines pour produire de plus en plus, en
convertissant les produits abondants de la terre en produits commercialisables pour satisfaire
I'envie de profit. La terre est une chose, est un objet, pour nous. C'est notre idée de la terre.

Supposons que toutes ces relations, basées sur l'idée qu'elles sont des choses a utiliser,
disparaissent de votre perception. Que se passerait-il alors ? Peut-étre que la terre sera alors
un étre, tout comme vous étes un étre et non une chose, pas un objet. Vous n'étes pas le
sujet regardant un objet, mais vous étes avec un étre, aussi vivant que vous. Si l'on peut
regarder les riviéres, les lacs, les ruisseaux et les courants de montagne, sans utiliser les
mots lac ou riviére, alors il peut y avoir un contact avec I'énergie de I'eau, I'énergie de la terre,
I'énergie de I'espace, non conditionnée par une idée, et non inhibée par une motivation.

Les prisonniers du savoir ne peuvent se mettre en mouvement sans motif. Nous sommes
inhibés par ce réservoir de motivations, brutes, sophistiquées ou cultivées. Ainsi, notre
contact avec la vie est inhibé par des motifs, limité par des idées, et des informations sur la
vie, c’est un contact indirect, cela nous isole de I'essence de la réalité. On va bronzer parce
que ¢a aide a la santé, on va faire du bateau sur les lacs parce que ¢a nous fait plaisir. La

11



nature, ou la réalité, est subordonnée a notre activité de recherche de plaisir, sans révérence,
sans sentiment de camaraderie, sans vivre-ensemble.

Nous sommes intéressés a canaliser les énergies et a les utiliser. Nous pouvons le faire, si
nous en avons besoin pour notre survie physique. Mais cela ne peut pas étre le fondement
de notre rapport a la vie. Et parce qu'il n'y a pas de révérence, pas de sens du sacré ou de
la sainteté, nous devons construire des églises, des mosquées et des temples. Ne pouvons-
nous pas sentir que tout le cosmos est une cathédrale, ne pouvons-nous pas sentir cette
divinité ?

La perception, notre toucher méme est contaminé par la connaissance, par la pensée. On
veut installer des idoles, des icdnes et des déités, construire des modeéles de rituels que nous
appelons priéres, créent une éthique artificielle, "ce qu'il faut et ce qu'il ne faut pas", etc., en
essayant de greffer ces minuscules petites divisions exclusives sur la totalité de la vie. Voyez
bien cela avec moi.

Je communiquais en Irlande le mois dernier, et quelqu'un qui a entendu ce discours a dit
;"Ah, vous étes athée." J'ai dit : "Non, je ne suis ni théiste ni athée, je suis une vivaliste !" La
vie est divinité pour moi, non seulement elle est divine, elle est divinité. C'est sacré. Pouvons-
nous sortir des griffes du savoir, de l'isolement que le savoir a créé, des prisons du savoir, et
apprendre a percevoir de maniére non verbale ? Nous devons poser les bases d'une nouvelle
culture. La perception est le fondement de la relation, de la compréhension et des réponses.

Réalisons-nous que notre acte de perception est contaminé et pollué ? On s'inquiéte de la
pollution écologique, de la pollution sonore, le monde entier s'affaire avec des comités anti-
pollution, avec des recherches écologiques. Qu'en est-il de la pollution au niveau de la
perception elle-méme ? Par exemple, lorsque nous regardons la vie, ne sommes-nous pas
hantés par l'idée du temps, du temps psychologique ? Ne sommes-nous pas hantés par l'idée
des minutes, des heures, des jours, des hier et demain ? Le temps psychologique est un
artifice que nous avons construit pour vivre ensemble. C'est comme une monnaie en papier,
des florins, des dollars, des roupies, peu importe. Ce ne sont pas des richesses, les avoir
dans sa poche, ou sur un compte, n'implique pas lI'essence de la prospérité, mais elles sont
nécessaires pour vivre en société, pour acheter ou vendre ses marchandises. Ce ne sont
pas des richesses ; ils ne constituent pas la prospérité. N'est-ce pas ? Ce sont des symboles.

De méme le temps psychologique est un symbole. Déconcertée et intriguée par l'infinité de
I'étre, I'hnumanité veut le mesurer. Au niveau conceptuel, vous attribuez des divisions
artificielles a I'éternité. Mais la vie est sans temps, elle est intemporelle, elle est juste. Le
nombre d'étres de la vie n'est-il pas libre, le dénombrement n'est-il pas libre ? Nous avons
inventé des chiffres, de un a cent, mille, un million, ou quoi que ce soit. C'est notre
énumération. Mais il n'y a ni "unité" ni "multiplicité" dans la vie. L'unité et la multiplicité sont
dans votre cerveau et dans mon cerveau. Le temps est dans le cerveau humain. C'est dans
la pensée, c'est dans la mémoire, mais ce n'est pas l'essence de la vie.

Ne sommes-nous pas hantés par l'idée du temps, méme quand ce n'est pas justifié ?
Pouvons-nous étre vivants et vivants pendant nos heures de veille, sans aucune idée du
temps ? Cela vaut la peine de l'expérimenter pour découvrir I'étendue de notre esclavage a
la connaissance, le degré d'addiction a ces mesures, symboles, idées. La conscience en est
encombrée, et il est quasiment impossible d'étre avec la vie, d'étre avec soi-méme, sans le
mouvement intérieur de ces idées.

Nous avons perdu I'élégance d'étre dans cette nudité de la conscience, qui n'est touchée par
le fait de nommer, d'identifier, d'évaluer qu'en cas de nécessité. La perception sans
verbalisation, la perception sans mots est quelque chose que nous devons apprendre. Alors,

12



comme il y aura ce sentiment d'étre entouré et d'étre avec I'éternité de la vie, avec |'étre de
la vie, non fragmenté par les concepts d'espace et de temps, peut-&tre aurons-nous un avant-
golt du sacré ou de la sainteté.

S'il y a une perception de nous-mémes et de la vie autour de nous sans la pollution des idées
ou des concepts, nous considérerons-nous comme anglais, américain, hollandais, indien,
hindou, chrétien ou juif ? Allons-nous emprisonner notre intégrité dans les minuscules gedles
de I'hindouisme, de l'indianité, de la nationalité, du christianisme, du capitalisme ou du
socialisme ? Nous ne pouvons méme pas percevoir la plénitude de notre étre, sans parler
de la plénitude de la vie cosmique, nous ne pouvons pas ressentir notre plénitude parce que
nous avons été élevés comme des Indiens, des Hollandais ou des Anglais. Ces nations et
nationalités sont des créations humaines, la planéte n'est pas limitée par elles. C'est une
totalité sans division. Mais notre conscience est contaminée par l'identification aux divisions
créées par I'nomme, la conscience raciale, la conscience nationale, la conscience
idéologique, couche aprés couche d'identifications. Ne nous regardons-nous pas avec ces
identifications ?

Nous ne sommes jamais en contact avec notre intégrité d'étre, qui ne connait aucune
division, aucune loyauté exclusive envers aucun concept. Mes amis, la conscience planétaire
n'émergera que si elle est purgée de ces divisions artificielles. Si quelqu'un vénére une idole,
vous dites :"Ah, c'est de la superstition, ou bien vous pouvez traiter cette personne de paien."
Et nous ?

Nous vénérons l'idée de nation, de souveraineté nationale, alors qu'elle est devenue un
mythe politique et économique. Lorsque la science et |la technique ont provoqué le brassage
et le mélange des races, on parle encore d'appartenance a une race ou a un pays. Quand
toutes les idéologies ont été mises dans le creuset par les avancées de la science et de la
technologie, nous avons encore des dépendances a I'hindouisme, au bouddhisme, au
judaisme, ou a quoi que ce soit.

En Russie, ils essaieront de populariser I'église orthodoxe russe, l'intégrisme musulman au
Moyen-Orient, l'intégrisme hindou dans le sous-continent indien. Pourquoi avons-nous
besoin de cette activité d'identification avec les divisions et les fragments, pourquoi nous
sentons-nous en sécurité dans les divisions et les fragmentations ?

Tant que la vie indivise, I'immensité de la vie, la plénitude de la vie nous effraie, tant que
nous avons peur de vivre et de la vie, qui est une interaction avec la plénitude, je pense qu'il
n'y aura pas de caractére sacré de I'amour et de la compassion dans nos vies. Perception
non inhibée par l'idée de soi-méme comme sujet et du reste de la vie comme objet, perception
qui émane de vous comme les eaux coulent dans les rivieres, comme la brise traverse le
vide de I'espace, comme les rayons du soleil traversent I'éther, une telle perception peut-elle
découler de notre étre ? C'est la question cruciale.

La liberté inconditionnelle doit étre a la source méme de la perception. Pouvons-nous
apprendre cela ? Peut-étre que cette perception est ce qu'ils appellent la méditation parce
que c'est une extension de votre intégrité, c'est un mouvement qui coule de I'étre, comme les
rayons de lumiére émanent du soleil sans le priver du potentiel de lumiére. Peut-il y avoir
perception sans provoquer de stress et de tension, aucune consommation d'énergie vitale ?

Le mouvement de la connaissance, le mouvement de la pensée, c'est un stress et une
tension, c'est un effort, c'est un voyage de la mémoire a travers votre systéme neurologique,
a travers votre systéme chimique. Penser peut fatiguer une personne, épuiser une personne.
Pouvons-nous limiter I'activité de la pensée au domaine de la vie dans le monde créé par
I'hnomme, la restreindre la, au début, et en étre libre, entierement libre, quand ce n'est pas

13



nécessaire ? Ce sera un immense soulagement pour la conscience éveillée si elle peut étre
déchargée du fardeau des idées, des théories, des mesures et des valeurs. Cela pourrait
alors nous permettre de nous considérer les uns les autres comme des étres humains,
respectant la liberté de chacun. Bien que nous puissions travailler fonctionnellement dans un
bureau, en tant que patron ou collégue, ou en raison de la contrainte biologique, nous
pouvons étre liés en tant qu'homme et femme, en tant qu'enfants et parents, pouvons-nous
nous considérer comme des étres humains pleins de plénitude, non limité par nos idées de
mari ou de femme, de fils ou de fille, mais en tant qu'étre humain, en tant qu'émanation de la
vie cosmique ?

Voyez-vous, lorsque la perception sera purgée des griffes de la connaissance et de la
pensée, non seulement elle révolutionnera notre relation avec la nature telle qu'elle est autour
de nous, avec la planéte, mais elle révolutionnera également notre relation avec les autres
étres humains. Y a-t-il une volonté de nous lancer dans une aventure de transformation
dimensionnelle, une aventure qui consiste a apprendre par nous-mémes le contact et
l'interaction des énergies, a nous enseigner, a nous révéler le secret, a nous dévoiler le
mystére ?

S'il m'a été possible de vous faire comprendre I'urgence d'épurer la perception, abordons
cette question de I'apprentissage en vivant, sous un autre angle. Nous épanchons notre
ceeur, c'est une communication de coeur a cceur, un partage amical.

La vie est pour vivre, et vivre, c'est étre en relation, étre capable de recevoir I'action des
énergies sur nous et d'interagir avec ces énergies. Vivre c'est harmoniser les énergies. S'il y
a désordre, s'il y a chaos ou anarchie, alors vivre devient impossible. C'est l'ordre et la
régularité qui aboutissent a la paix. C'est I'hnarmonie qui permet a I'énergie de I'amour de
s'activer parmi les étres humains, individuellement et collectivement.

N'a-t-il pas été une tradition ou une convention de se tourner vers la religion, vers les
organisations religieuses, et d'espérer étre éduqué par elles dans l'art et la science de la vie
? Comme les sciences physiques nous ont donné des connaissances sur le monde physique
tangible et visible, nous nous tournons vers la religion dans l'espoir d'acquérir des
connaissances sur le non physique, le non matériel, de connaitre Dieu, la divinité, dans
I'espoir d'une technique ou d’une méthode, d'un modéle de comportement, qui nous mettra
en contact avec la divinité. Ne s'adresse-t-on pas aux maitres religieux, aux soi-disant
maitres spirituels, aux maitres venus d'Orient ? Cette civilisation n'a-t-elle pas, depuis deux
mille ans, encouragé l'institution de la religion, des temples, des monastéres, des ashrams,
etc. ?

N'est-ce pas une tradition psychologique que d’exercer Il'ambition, la compétition,
I'agressivité, voire I'exploitation et la violence, en ce qui concerne la vie dans les villes et les
villages, a la fois économiquement et politiquement ? S’affirmer, méme dans des situations
familiales, faire avancer les choses par l'affirmation de soi, I'affirmation verbale, I'affirmation
physique. Rivaliser avec les autres dés le moment ou vous sortez de chez vous, pour
dominer, posséder, avoir. Et puis on se fatigue, car c'est un sacré effort de s’affirmer.

Etre est sans effort. L'affirmation demande un effort, un effort conscient de I'ego. "Je suis une
personne savante", "Je suis une personne douce", "Je suis une personne riche", "Je suis une
personne religieuse", vous vous identifiez a une idée, vous ne pouvez pas vous affirmer a
moins d’avoir créé une image de vous et de vous vy identifier. Vous continuez a vous
construire des images, a vous identifier a elles. L'affirmation, c'est déclarer une identification
a une image. S'il vous plait, voyez cela, I'affirmation, I'agressivité, la concurrence, la violence,

14



tout cela est promu au nom de notre société industrielle compétitive, au nom du progres, tout
cela est cautionné.

Lorsque vous étes fatigué et épuiseé, vous quittez la ville ou le village pour aller dans un
monastere, dans un ashram, pour trouver la paix. N'est-ce pas la tradition ? C'est une partie
intégrante de notre civilisation en décomposition. Vous construisez un réseau d'évasions,
pour échapper a l'ennui, au stress et a la fatigue. Certaines personnes se retirent de la vie,
et deviennent moines, nonnes, sannyasins, ou quoi que ce soit, pour s’offrir une occasion de
se détendre et de faire I'expérience de la paix. Premiérement, nous créons des bidonvilles
psychiques, des cultures dépersonnalisées, des relations déshumanisées, et simultanément,
en coexistence avec cela, nous construisons des lieux pour se détendre, pour vivre la paix.
Est-ce nécessaire ?

Ne devrions-nous pas explorer la possibilité de créer une civilisation ou les relations, au nom
de I'économie ou de la politique, ne provoqueront pas la nécessité de l'affirmation, de
I'agression, de la concurrence et de la violence ? Ne voulons-nous pas créer une civilisation
sans violence, une interaction sans agression entre les étres humains, un systéme
économique sans exploitation, une organisation politique sans domination, ne voulons-nous
pas cela ? Si les relations a la maison, au bureau et a l'usine, ne causent plus de stress et
de tension, car elles seront non compétitives et non comparatives, alors peut-étre que les
usines, les bureaux et les maisons deviendront des lieux aussi sacrés et aussi paisibles et
calmes que les ashrams et les monastéres. Alors inutile de créer une classe de sannyasins,
de moines et de nonnes, en leur reléguant la responsabilité de donner des informations sur
le surnaturel, le supra physique, le supraconscient ou le supra-mental. Je me demande si
vous avez remis en cause la validité de la continuité de ces sectes, savoir si elles sont
parasitaires ? N'est-ce pas une division artificielle ? C'est pourquoi j'ai dit que le cosmos est
comme une cathédrale. La vie elle-méme est divinité.

Pourquoi les maisons devraient-elles étre des lieux ou se livrer a la luxure, a la cupidité, a la
jalousie, a la mesquinerie, aux conflits et aux tensions, pourquoi ? Pourquoi les relations
devraient-elles étre hantées par la peur ? Nous avons construit une civilisation ou étre
psychologiquement sain semble étre une difficulté. Nous devons avoir des psychologues,
des psychanalystes et des psychiatres, nous avons besoin de prétres et de sannyasins, nous
pensons que c'est naturel, n'est-ce pas ? Je m'interroge sur le bien-fondé d'une telle

fragmentation, d'une telle division. Vous étes assis avec une rebelle, une rebelle incorrigible
!

Il ne s'agit pas seulement d'accepter ou de rejeter, mais de remettre en question la validité,
d'explorer s'il peut y avoir une civilisation alternative, un mode de vie alternatif, un mode de
vie holistique, ou les étres humains ne seront pas psychologiquement divisés et fragmentés
au cceur d’eux-mémes, en tant qu'homme économique ou homme politique, mais resteront
entier dans la conscience éveillée. Et les relations seront le mouvement de cette totalité. Une
culture holistique, une civilisation holistique, puis-je appeler cela une fagon de vivre
méditative, car étre dans votre intégrité, c'est étre en méditation, entrer dans des relations
dans votre intégrité, c'est une fagon de vivre méditative.

Il nous faut pouvoir manier tout cet héritage conceptuel que nous portons en nous sans chaos
ni anarchie, sans désordre d'aucune sorte, le prenant pour ce qu'il est, sachant que ce n'est
qu'un artifice a utiliser, pas quelque chose auquel s'identifier, sachant les limites intrinséques
de la connaissance et de la pensée et de leur utilisation, comme nous utilisons la monnaie
sur le marché.

15



I me semble que la conscience planétaire ou conscience cosmique, étant enracinée dans
I'intégralité de votre étre tout en opérant au niveau physique, est le nceud de la révolution qui
nous attend. Un nouveau langage pour la spiritualité du XXI® siecle, ou la conscience
cosmique ne sera pas le privilege de quelques élus, mais 'accomplissement de la croissance
humaine. Etre en phase avec l'intelligence supréme, c'est ce qu'on a appelé samadhi, satori,
libération, illumination. Conscience cosmique, conscience planétaire, pour traiter avec le
monde créé par I'hnomme des idées et des structures, et l'intégralité de votre étre lorsque
vous opérez a travers les organes des sens, lorsque vous vous reliez a d'autres étres. Une
transformation dimensionnelle est le défi auquel nous sommes confrontés, et j'espére que
les jeunes partout releveront ce défi.

16



Questions et réponses
BOVENDONK 3 septembre 1991

Je souhaite sincérement transformer le camp en une enquéte participative, en demandant
aux organisateurs de savoir si les participants souhaitent suggérer des themes, faire des
observations ou transmettre des questions. Je suis trés reconnaissante que vous ayez
répondu d'une maniere remarquable. Dans une enquéte participative, I'oratrice peut répondre
aux besoins de l'auditeur, de toute fagon je ne suis pas la pour précher ou enseigner.

Les besoins des participants peuvent se situer a différents niveaux. |l peut y avoir une
curiosité intellectuelle, vouloir savoir ce qu'une personne venant diriger le camp a a dire sur
les questions cruciales de la vie, les défis de la vie. Le systéme de notre éducation, au cours
des derniers siecles, a aiguisé le cerveau. Ce sont des connaissances académiques,
théoriques et verbalisées qui sont introduites dans le cerveau des étudiants des écoles et
des colléges. Il a créé lillusion qu'apprendre, c'est s'interroger intellectuellement pour
connaitre la vie, la mort, Dieu, le sexe, I'amour, etc. Cette curiosité intellectuelle, théorique et
académique est satisfaite en recueillant des pensées et des idées dans les livres et chez des
personnes.

Les connaissances acquises ne sont pas pertinentes pour l'acte de vivre, elles sont stockées
dans la mémoire. Et on se sent satisfait d'avoir connu I'hindouisme, le bouddhisme, la
théosophie, l'islam, le judaisme, etc. La connaissance nous satisfait et alors la curiosité
s'arréte. Ce n'est pas une enquéte, c'est une curiosité avec une motivation définie, spécifique
qui est satisfaite, et alors la s'arréte la pertinence.

Il peut y avoir un besoin psychologique ou émotionnel. On éprouve un peu d'appréhension
sur tout le panorama de la vie sociale, sur la variété des tempéraments, sur tout ce
phénoméne de la vie cosmique, et on aimerait se trouver un nid de sécurité. La curiosité
emotionnelle recherche des méthodes et des techniques d'expérience et recherche la
sécurité dans I'expérience. Il ne s'agit pas de rassembler des connaissances, des pensées
ou des idéologies, mais de rechercher des méthodes et des techniques d'expériences.
Quelles sont les voies slres pour les expériences sensorielles, pour les expériences
extrasensorielles, transcendantales, occultes, qui vous donneront la sécurité, qui vous
protégeront, et ainsi de suite ? La curiosité émotionnelle qui améne les gens a des camps ou
a des conférences est satisfaite par I'acquisition de compétences dans les méthodes et les
techniques d'expériences. Cela s'est produit au cours des siécles en Orient et en Occident,
et il existe de nombreuses sciences et aussi des arts qui peuvent enseigner une méthode
pour acquérir des expériences, cultiver des expériences, développer des pouvoirs mentaux
a travers ces expériences, etc. C'est une sorte de curiosité émotionnelle.

Mais il peut y avoir aussi un besoin qui n'est ni intellectuel, ni émotionnel, mais qui est le
souffle vital de la vie. Comme l'organisme biologique a besoin d'air et d'oxygéne pour sa
survie, comme la structure psychologique a besoin d'un sentiment de sécurité pour sa survie,
il semble y avoir une dimension plus profonde de notre étre qui exige un sentiment de liberté.
La liberté est a la partie trans-psychologique de notre étre, ce que I'oxygéne est au corps. Ce
n'est pas de la curiosité, mais une enquéte pour trouver la vérité, pour découvrir ce qu'est la
vérité.

Vous ne gagnez rien, ou n‘acquérez rien en découvrant la verité, mais vous vous sentez libre
lorsque vous comprenez quelle est la nature de la réalité. Avec la compréhension de la nature

17



de la réalité, vous avez un sentiment de liberté intérieure qui vous permet de vous mouvoir
avec la vie, de vous mouvoir dans l'espace gigantesque de la vie, dans la variété de la vie.

Il 'y a donc trois niveaux de besoin. Il y a un besoin intellectuel de connaissance, un besoin
emotionnel de sécurité, et un besoin trans-psychologique de liberté, et méme d'amour, si je
puis utiliser le terme. Je ne sais pas quels types de besoins existent dans nos esprits, mais
dans une certaine mesure, les questions refletent les besoins intérieurs.

"A quoi servent les séances de silence ?"

Une question assez intéressante. Ce doit étre de ceux qui sont venus ici pour la premiere
fois. Ecoutez mes amis, alors que nous parlions des trois niveaux de nos besoins, il me
semble qu'il y a un triple mouvement, un triple déplacement, ou une activité dont nous, les
étres humains, sommes capables.

L'une est l'activité physique, vous vous déplacez physiquement avec les mains, les pieds,
tous les membres, et il y a du mouvement. L'activité¢ implique le mouvement ou le
déplacement. Il y a un mouvement verbal lorsque vous utilisez I'énergie sonore et verbalisez
vos événements intérieurs, décrivez ou définissez les faits que vous remarquez autour de
vous. Ce n'est pas seulement le son qui se déplace dans votre corps, mais il y a aussi le
chemin le long duquel I'énergie sonore se déplace. J'espére qu'un jour vous observerez le
mouvement de la parole dans le corps. Comment la pensée s'habille de son. Comment
I'énergie sonore se déplace avec l'aide du systéme respiratoire, comment le son et la pensée
voyageant avec l'inspiration et |'expiration du souffle, affectent le systeme sanguin et la
circulation sanguine, comment cela affecte la pression artérielle, affecte I'ensemble du
systeme neurochimique. C'est une chose merveilleuse. Donc, il y a un mouvement verbal
que vous appelez la parole. Et il y a un mouvement mental, un mouvement psychologique.

Physiques, verbaux et psychologiques, ce ne sont pas des compartiments étanches. Nous
les décrivons séparément afin d'apprendre a leur sujet, mais ils sont si étroitement liés qu'ils
sont presque mélangés en un seul mouvement organique holistique. Maintenant, aux trois
niveaux, le physique, le verbal et le mental, il y a du mouvement. Ainsi, le mouvement, ou le
déplacement, est une dimension de notre vie. Et chaque mouvement libere de I'énergie,
stimule I'énergie. La vie est une danse d'énergies, et vivre, c'est harmoniser ces énergies,
créer un ordre intérieur, un ordre harmonieux dans le fonctionnement de ces énergies. N'est-
ce pas la le sens de vivre ?

Le mouvement est une dimension de notre vie que nous connaissons : depuis l'enfance nous
nous déplagons sur le plan physique et verbal. Et quand vous allez a I'école, et que vous
atteignez l'age de douze, treize, quatorze ans ou méme dés sept ou huit ans, vous
commencez a penser par vous-méme, a jouer avec |'héritage, avec la mémoire. Le
mouvement ou le déplacement, et I'énergie générée par le mouvement est quelque chose
gue nous connaissons. Si nous sommes assez attentifs pour le regarder, pour l'observer,
nous pouvons méme nous familiariser avec les secrets des énergies contenues dans le
mouvement.

Chaque mouvement génére un type d'énergie différent et cette énergie se déplace dans votre
corps, de la couronne de votre téte au gros orteil, et l'interaction de ces énergies dans le
corps est un phénoméne merveilleux et intéressant a regarder, il cause soit la santé soit la
maladie. Parfois nous reculons devant le mouvement, nous sommes inactifs. Activité au
niveau physique puis état d'inactivité. On se sent paresseux, Iéthargique, déprimé et on ne
bouge pas. C'est un rétrécissement ou un retrait du mouvement. On a peur et on ne parle
pas, c'est-a-dire qu'on recule devant le mouvement verbal. On craint de déplaire a quelqu'un,

18



on a peur que la personne se fache, une inhibition ou autre chose vous fait reculer ou reculer,
alors vous ne parlez pas. Ou vous vous retirez de la pensée. Il y a mouvement, puis la
dérobade ou le retrait du mouvement.

Refuser de bouger ce n'est pas un non-mouvement, ce n'est pas étre libre du mouvement.
Se dérober, se retirer, est une inhibition du mouvement. Ainsi, dans l'activité au niveau
physique, verbal, mental, c'est une passivité. C'est une négativité.

Si vous étes fatigué a cause du surmenage, vous vous reposez et vous détendez. Ce n'est
pas de l'inactivité. J'espére que vous remarquerez la différence avec sensibilité. Si vous
regardez, vous remarquerez la différence entre se reposer et étre inactif en raison de la
paresse, de l'indolence, du désintérét, du syndrome de I'aquoiboniste.

Vous savez, trés peu de gens s'intéressent au phénoméne de la vie, au mouvement du
vivant. lls s'intéressent a I'argent, a l'obtention d'un emploi, a la possession d'un appartement,
d'une chambre, aux plaisirs sensuels et sexuels. lls s'intéressent a ces choses, aux choses
matérielles, aux choses visibles, tangibles. Mais ce phénoméne de la vie : le visible, l'invisible
et ce qui est au-dela de l'invisible ; le nommable et ce qui ne peut étre nommé ; le mesurable
et I'incommensurable ; ce magnifique phénoméne complexe de la vie, et le mouvement du
vivant par rapport a la vie, c'est quelque chose qui n'intéresse pas tout le monde. Nous avons
été élevés de maniére a nous intéresser a l'argent, a I'accumulation de richesses, au prestige
social, a étre soi-disant respectables, a s'assurer des moyens de plaisir sensuel, a la
domination, etc.

Sivous regardez, vous verrez qu'il y a une différence entre étre actif, se reposer et étre inactif.
Si la différence entre ces trois états est observée et comprise, alors vous viendrez avec moi,
nous faisons un voyage verbal, vous viendrez avec moi et regarderez la quatrieme chose,
une dimension différente, qui n'est ni l'activité ni le retrait de I'activité, ni I'inactivité, mais qui
est le non-mouvement. Ce n'est pas de l'inaction, c'est de la non-action, aussi positive et
créative que l'action ou l'activité.

Action, inaction et non - action ou pas de mouvement, liberté de mouvement physique.
Discours, retrait de la parole, abstention de la parole et silence. Quand vous ne vous retirez
pas de la verbalisation a cause d'une quelconque inhibition, quand il n'y a pas de peur, pas
d'inhibition, pas d'hypocrisie, rien, mais vous étes libre du processus de verbalisation, c'est
ce qu'on appelle le silence. Parole, son, silence. Discours, abstention de verbalisation,
silence. Le silence est le non-mouvement au niveau verbal.

Psychologiquement, il y a un mouvement dans les relations : mari/femme, petit ami/petite
amie, partenaires de vie, parents/enfants, freres/sceurs, amis, médecin/patient, avocat/client,
etc. Il y a un mouvement psychologique de relation. Ensuite, vous vous éloignez de la
relation, vous vous éloignez, vous vous retirez. Peut-étre allez-vous dans l'isolement
psychologique. L'isolement n'est pas la solitude, ce n'est pas étre seul, c'est comme
l'inactivité au niveau physique, c'est comme s'abstenir de parler a cause de I'’hypocrisie ou
de la peur au niveau verbal. Mais, s'il n'en est pas ainsi, il y a solitude. Il y a le mouvement
des relations, fonctionnelles, organisationnelles, sociales, économiques, politiques, etc., puis
étre seul, la solitude. Il y a la encore une dimension de non-mouvement. Solitude ou étre seul
ou tout le sens de la relation a disparu, comme les feuilles d’automne.

Le silence, ou tout le processus de verbalisation s'est spontanément mis en suspens,
I'immobilité ou la tranquillité au niveau physique, quand toute I'agitation de I'activité s'est mise
en suspens, c'est une dimension de la vie. S'il vous plait, voyez que lorsque nous sommes
assis ici tranquillement, pendant une demi-heure le matin et I'aprés-midi, nous nous

19



familiarisons avec la dimension du silence, de la solitude, du non-mouvement physique,
explorant les énergies contenues dans cette dimension.

Si vous étes actif tout le temps, alors les toxines que cette activité incessante crée dans le
corps, les tensions, les pressions - car chaque activité génére une expérience, chaque
verbalisation construit un nouveau souvenir - l'indulgence incessante dans la relation vous
épuise, vous use. La vie est désequilibrée, torturée tout le temps par le mouvement de la
pensée et des connaissances, épuisée par l'activité physique tout au long des heures de
veille, fatiguée et usée par le stress et la tension des relations, fonctionnelles,
psychologiques, socio-€conomiques, etc. Nous devenons névroseés.

Vous savez ce qu'est la névrose ? C'est perdre I'équilibre intérieur spontané. La vie a un
équilibre spontané, un équilibre qui n'est atteint par aucune méthode, technique ou effort. Il
est |a sans effort, spontanément la. Alors mes amis, le but des séances de silence est de
faire découvrir aux nouveaux arrivants une autre dimension de la vie qui est la, mais qui est
ignorée. Et parce qu'elle est ignorée, nous n'y avons pas été initiés, nous n'avons pas acces
aux énergies inconditionnées contenues dans les dimensions de la solitude, des énergies
merveilleuses ! Ce n'est pas une théorie.

La plénitude est-elle un idéal, est-ce une théorie ? Quelle est la différence entre vous et une
voiture ? Une automobile n'a pas d'intégralité, elle a des piéces préparées dans une usine
séparément, par des ingénieurs, et assemblées. Elles peuvent étre désassemblées. C'est
une totalité. Nous n'avons pas été assemblés membre par membre, cousus ensemble, nous
avons grandi organiquement a partir de gouttes de liquide, c'est une croissance organique.
L'intégralité de notre vie est un fait. De méme, ce cosmos n'a pas été assemblé, de la terre,
de l'eau, de l'air, du feu assemblés ! Ce n'est pas une totalité amalgamée, assemblée, c'est
un tout. Méme dans un brin d'herbe, dans une fourmi, dans un tout petit oiseau, la plénitude
de la vie rayonne.

Lorsque nous parlons d'un mode de vie alternatif, que nous appelons holistique - parce que
je n'ai pas d'autre mot, si nous trouvons un meilleur mot, nous I'utiliserons - ce n'est pas une
théorie, ce n'est pas une idéologie. Un mode de vie holistique se rapporte a la plénitude de
la vie, se rapportant au physique, au verbal et au mental simultanément, se rapportant au
physique, au psychologique et au trans-psychologique simultanément. Pas un par un dans
l'ordre, pas de maniére fragmentaire, compartimentée, mais comme un bel ensemble
mélangé. Vivre dans la plénitude intérieure et se relier a la soi-disant plénitude extérieure est
une maniére alternative de vivre et d’étre vivant.

Parce que nous vivons de maniére fragmentaire, compartimentée, nous sommes déchirés a
l'intérieur. Les séances de silence ne sont pas un nouveau rituel. C’est une fagon d'initier
ceux qui se tournent vers la recherche de la vie - appelez-la une recherche religieuse,
appelez-la une recherche spirituelle, appelez-la une recherche scientifique, - a cette
dimension qui contient de I'énergie inconditionnée. L'énergie de la pensée et de la
connaissance a été exploitée, utilisée, canalisée, c'est presque une force épuisée
maintenant. Méme les ordinateurs ont un cerveau, ils recoivent des informations, les
conservent dans leur mémoire informatisée et les reproduisent.

La connaissance et son activitt mécanique est une dimension dépassée de la vie. Une
nouvelle dimension doit émerger et opérer. Une nouvelle dimension en tant que source de
perception et de réponses doit apparaitre dans notre vie. Sinon, comment allons-nous vivre
avec autant d'ordinateurs et de robots autour de nous ? N'avons-nous pas quelque chose de
plus qu’eux ? Il me semble donc que les dimensions du silence, du non-mouvement et de la
solitude méritent d'étre explorées.

20



"Comment pouvons-nous entrer dans le silence, quand nous ne pouvons pas
controler nos pensées ?"

Une belle question. L'écoute est une action complexe ; vous écoutez les mots et vous
percevez les faits indiqués par les mots. C'est une double fonction. Vous n'entendez pas des
mots pour recueillir des idées, les comparer avec le Vedanta, le bouddhisme zen, la
psychanalyse, etc., vous n'étes pas venu ici a des fins académiques. Je ne suis pas une
universitaire, je n'ai rien fait d'autre que vivre et aimer la vie, avec toute sa laideur, son plaisir,
sa douleur, et vous savez ce que les gens vivant dans des pays du tiers monde comme l'Inde
doivent traverser. Malgré tout ce que I'on ressent, c'est une bénédiction d'étre en vie, c'est
un privilege d'étre en vie.

Regarder, écouter, interagir avec les étres humains, avec les étres non humains, avec les
énergies cosmiques, c'est merveilleux. Ces interactions peuvent vous apporter de la douleur,
des angoisses, des larmes, et alors ? Les larmes salées, comme les eaux salées de I'océan,
ont leur propre beauté, apportent leur propre contribution a la richesse de la vie. Lorsque la
douleur et la souffrance transpercent votre cceur, lorsque le chagrin imprégne votre systéme
nerveux et tout votre étre, cela vous confére quelque chose comme de la joie, la béatitude
de la joie.

La vie vaut la peine d'étre vécue, la vie est faite pour vivre, pour interagir, pour communiquer,
pour communier, pour s'enrichir mutuellement, pour manifester la danse des énergies, sans
exploitation, sans agressivité, sans violence. Cela, nous ne lI'avons pas encore appris. |l va
falloir apprendre, nous sommes ici sur cette planéte pour apprendre a vivre sans exploitation,
sans violence. Si en vingt siécles nous n'avons pas appris cela, nous devrons l'apprendre au
XXI¢ siécle.

Nous sommes des dynamos au potentiel inépuisable, car nous sommes des membres
organiques de la vie, des expressions de la vie. Maintenant, vous avez demandé :"Si nous
ne pouvons pas contrdler nos pensées, comment pouvons-nous entrer dans le silence ? S'il
vous plait, nous devons faire attention a chaque mot :"nous ne pouvons pas contréler nos
pensées". Les pensées sont-elles séparées de nous ? Ou sommes-nous mentalement,
psychologiquement, neurochimiquement, un mouvement de pensée et de connaissance ?
Contenons-nous les pensées, en disposons-nous et les possédons-nous, comme nous
possédons une maison, un chien ou une voiture ? Sont-elles la substance de ce que nous
appelons l'esprit, ou sont-elles séparées de nous ?

Quand vous dites "nos pensées" et "nous contrdlons", se pourrait-il qu'il s'agisse d'un mythe
psychologique ? Je suis la pensée. Le mouvement de la pensée, le mouvement de la
connaissance, a été introduit dans l'organisme humain. Vous avez vu comment les
informations introduites dans un ordinateur peuvent étre reproduites par celui-ci. La
permutation, la combinaison de ces informations est possible, méme pour le cerveau
électronique. Mais chez nous, la pensée ou la connaissance, - l'information systématisée,
organisée, standardisée, - n'est pas seulement introduite dans le cerveau, mais dans tout
l'organisme. Dans ce corps de chair et d'os, de muscles et de tissus, de tendons et de
glandes, il semble y avoir un corps intérieur constitué de vibrations que nous appelons
I'esprit.

Voyez comment fonctionne l'esprit. Vous ouvrez les yeux le matin, et vous voyez quelque
chose, peut-étre une fleur dans un vase prés de votre lit, ou un oiseau a l'extérieur de la
fenétre sur la branche d'un arbre, vous voyez quelque chose. Les yeux remarquent I'objet,
I'étre. Dés qu'il y a contact par la vue avec la chose ou I'étre, que se passe-t-il ? Le mot
oiseau n'apparait-il pas, ou le mot fleur n‘apparait-il pas ? D'ou vient-il ?

21



Il y a eu un contact sensoriel, ce contact a créé une sensation, la sensation a été interprétée
selon I'éducation, et vous l'appeliez une orchidée, un bouton de rose ou un oiseau. C'est un
jeu de mémoire. Vous l'appelez bien ou mal, c'est la relecture des normes et des critéres qui
vous ont nourri. On vous en a parlé, vous 'avez lu, vous en avez entendu parler, vous l'avez
accepté, vous vous y étes identifié, puis la mémoire commence a jouer.

Existe-t-il une pensée qui ne fasse pas partie de la mémoire, qui ne fasse pas partie de la
connaissance, qui ne soit pas fondée sur un savoir personnel ou collectif ? Veuillez observer,
non pas que j'ai des pensées et que je vais les contrdler, elles sont la substance méme de
I'étre. La pensée, les connaissances, les émotions, les sentiments, les réflexes conditionnés,
les schémas de réactions, les mécanismes de défense, tout ce qui a été cultivé par moi, ou
pour moi par la société, c'est la substance de ce que vous appelez le soi, le moi, l'ego.

Le je ne peux pas contrdler, le "je" est la structure de la pensée. La race humaine a joué avec
la division de la conscience, fragmentant la conscience : il y a le contréleur et ce qui est
contrélé. Je fais un vceu, je ferai ceci, je ne ferai pas cela. Je m'impose un modéle de
discipline, bouddhiste, hindou, juif, chrétien, catholique romain, etc. D'abord, je m'identifie a
cela, j'accepte la nécessité de ce modéle, puis je me divise. Je contréle le comportement,
mais la partie qui est controlée n'aime pas étre contrélée. |l se rebelle et dit :"Je ne le ferai
pas !"ll y a une révolte, un rejet, une rébellion.

I me semble que ce jeu de fragmentation de la conscience en contrbleur et ce qui est
contrélé, un dictateur et ce qui est imposé, n'a pas vraiment réussi. Il génére de I'hypocrisie,
il génére des mouvements répétitifs mécaniques. Jour aprés jour, année apres année, nous
continuons a répéter le schéma, puis il perd tout intérét. L'activité répétitive mécanique n'a
aucun charme, n'a aucune joie. Cela me fait plaisir quand je cultive un nouveau modele, mais
ensuite le charme s'estompe. Alors, vous parcourrez le monde et trouvez un autre modéle,
acquérez-le, cultivez-le. Il perdra sa nouveauté. Un jour vous en aurez marre d'acquérir de
nouveaux schémas et vous vous direz :"Oh, j'ai fait le tour du monde, fait tant de choses
toute ma vie et pourtant j'ai les mains vides."

De toute évidence, I'acquisition de modéles, le fait de cultiver ces modeles, de les imposer a
I'intelligence spontanée, fait que l'intelligence se sent étouffée par une telle imposition. Alors
mes amis, ce que j'essaie de dire, c'est que je ne peux pas controler. Cette division du
controleur et du contrélé s'est révélée non scientifique, inefficace, incompétente. Si elle
réussit, elle réduit I'étre humain a un robot vivant, projetant le passé, continuant le passé, le
répétant. Ce totalitarisme psychologique au nom de la religion ou de la spiritualité ou de
I'éthique, a étouffé la psyché humaine. Grace a la vie, ces jours sont révolus ! Alors que dois-
je faire ?

Je ne peux pas contréler, je ne peux pas supprimer, je ne peux pas réprimer. Dois-je alors
capituler, accepter tout ce que la pensée implique et y succomber, y céder, céder a ses
diktats ? Les gens passent d'un extréme de répression, de suppression, de contrdle, etc., a
I'autre extréme de licence, succombant, cédant, laissant tout aller. S'adonner a tout ce que
I'esprit demande, choyer ses exigences, ses caprices et ses désirs, donne un sentiment de
liberté pendant un certain temps, car c'est une réaction. Comme la philosophie communiste
marxiste, en réaction a la philosophie capitaliste. Cela donne un sentiment de liberté pendant
un certain temps, puis ces plaisirs sensoriels, ces plaisirs sexuels, ces plaisirs
psychologiques deviennent aussi répétitifs. lls n'ont pas de vie propre. Ce qui a besoin de
répétition n'a évidemment aucune créativité. L'indulgence ne semble pas étre la solution.
Alors que dois-je faire ?

22



Je ne contréle ni ne céde. La troisieme alternative pourrait &tre que je regarde le mouvement
mental, que je comprenne son mécanisme, le mécanisme de l'esprit, I'anatomie de la pensée
et de I'émotion, sa chimie, sa biologie. J'observe le mouvement de la pensée en moi. Lorsque
vous vous asseyez tranquillement et que les pensées surgissent, il n'y a pas encore de
silence. Physiquement, vous étes devenu stable, verbalement vous ne parlez pas, mais
I'esprit bouge et les pensées surgissent. Si je ne contrdle pas, que dois-je faire ? Je regarde
le mouvement. Qu'est-ce que je regarde ? Je regarde le reflet de mon étre intérieur.

Ne vous regardez-vous pas dans le miroir lorsque vous étes assis devant ? Qui regardez-
vous ? Vous ne vous regardez pas. Il y a celui qui regarde et ce qui est regardé. Ce n'est
qu'un reflet, il n'y a personne dans le miroir. Si vous partez, il 'y a plus rien. Vous vous
regardez. Celui qui regarde et ce qui est regardé ne font qu’'un. De la méme maniére, lorsque
nous nous asseyons tranquillement et regardons le mouvement de la pensée, regardons le
mouvement de I'esprit, nous nous regardons nous-mémes, notre étre intérieur. Voyez bien
ceci.

Puis je constate qu'il y a de la jalousie, de la violence, de I'agressivité, de la générosité, de
la tendresse. Je regarde tout cela sans m'identifier, sans agir sur. Un nouveau rapport a la
pensée, a mon propre passe, et au passé humain, s'est instauré. Ni controler ni céder, ni
accepter ni rejeter, mais étre avec le fait, étre en communion inconditionnelle avec le fait.
Une telle rencontre, un tel contact avec les faits, par la perception directe, a un effet
multidimensionnel sur nous.

Tout d’abord, mon regard devient stable, il ne saute pas d'une idée a l'autre, I'attention, la
capacité de percevoir devient comme une flamme constante. C'est une nouvelle acuité et
une nouvelle vitalité dans la perception.

Deuxiémement, j'avais des idées sur moi-méme :"Je suis une personne cultivée, une
personne douce, je suis une personne humble, une personne non violente, une personne
religieuse”, vous savez, j'avais beaucoup d'idées, et cette exposition pendant que j'étais en
train de regarder le mouvement de l'esprit, m'a exposé les coins sombres. Je prends
conscience que j'ai des ténébres en moi, j'ai des distorsions et des perversions en moi, dont
je n'avais pas conscience auparavant, que je n'avais pas vues auparavant. Donc, si je suis
une personne honnéte, I'arrogance psychologique disparait a la suite de cette perception.

Ensuite, quand je vis avec les gens, il y a une nouvelle qualité d'humilité intérieure, pas
d'aveuglement. Vous savez, I'aveuglement est un jeu auquel nous jouons avec nous-mémes,
et personne ne peut aider une personne qui se trompe elle-méme. L'aveuglement est une
blessure auto-infligée dont personne d'autre ne peut nous libérer.

Je prends conscience de ce que je suis, des images de moi-méme auxquelles j'avais cru,
crédule, ou que j'avais naivement acceptées, tout cela se brise. C'est beau cette libération
des images. Hier, nous parlions de liberté vis-a-vis du savoir, ce matin nous parlons de liberté
vis-a-vis des images. La servitude intérieure. La servitude des savoirs venus de l'extérieur.
C'est un esclavage intérieur que nous avons tricoté toute notre vie. Ainsi, une libération
intérieure a lieu.

Troisiemement, dans le mouvement de la relation, lorsque ces pensées et ces idées
surgissent, vous savez qu'elles appartiennent au passé, peut-étre une partie de I'héritage,
peut-étre une partie qui vous a été imposée, qui a été greffée sur vous. Vous en étes
conscient, et donc vous ne permettez plus au passé, a la mémoire, aux pensées de colorer
votre perception, de déformer votre perception. Ainsi, la perception se libére des griffes de la
mémoire.

23



by

Lorsque nous nous asseyons tranquillement, nous apprenons d'abord a regarder le
mouvement de I'esprit, nous le comprenons pour ce qu'il est, nous grandissons avec lui dans
une nouvelle relation de non-acceptation, de non-identification, de non-rejet. Cette nouvelle
relation libére la perception. Ensuite c'est le silence.

Lorsque nous nous asseyons ici tranquillement, nous ne sommes pas immédiatement
transportés dans la dimension du silence. De linstabilité nous devenons stables, de
I'attention extérieure nous grandissons dans l'attention intérieure, la sensibilité qui s'éloignait
du corps s'est déplacée vers l'intérieur. Il n'y a pas d'indulgence dans I'énergie sonore, dans
la parole, etc. C'est la non - action. Lorsque nous nous sommes éduqués pour étre dans cet
état, alors le silence est le sous-produit de la non-action psychologique. Le silence est un
sous-produit de la fin du mouvement de la pensée.

Le silence ne s'obtient pas en contrblant les pensées. Le contrble des pensées peut créer
des tensions. N'avez-vous pas remarqué une raideur intérieure chez les personnes qui
contrélent, qui refoulent ou répriment ? Toute agression contre notre étre intérieur se traduit
par des égratignures de la conscience, une raideur dans la conscience, et la personne se
rigidifie.

Vivre n'est pas une épreuve, les relations ne sont pas un champ de bataille ou I'on se dote
de mécanismes de défense et ou on prend les armes de la colére, de I'agressivité ou de
I'ambition. La vie ne vaudrait pas la peine d'étre vécue si les relations étaient réduites au
champ de bataille des egos. La vie est faite pour linteraction, pour l'enrichissement,
I'enrichissement réciproque de la vie. Alors mes amis, la psychologie de la confrontation qui
nous ravage, de la vie familiale a la vie globale, sera remplacée par une psychologie de la
coopération, une psychologie de I'amitié et de la paix.

"Comment pouvons-nous gérer le temps ?"

Quand le temps existe-t-il ? Il s’écoule pendant vos heures de veille, n'est-ce pas ? Vous étes
eveillé, soi-disant éveillé. Ensuite, vous mesurez I'étendue de la vie par le temps. Vous vivez
dans une société ou les montres sont nécessaires.

A I'école, on apprend comment le temps s’est construit, c'est quelque chose que l'ingéniosité
humaine a construit petit a petit. D'abord la fonction d'énumération, puis I'idée d'une seconde,
le moindre fragment d'éternité, et vous dites que soixante secondes font une minute, vous
apprenez cela a I'enfant. Soixante minutes font une heure et vingt-quatre heures font une
journée. Cette activité de dénombrement est nécessaire lorsque les gens vivent ensembile.
Mais ces chiffres, tous ces chiffres sont des créations humaines. lls ne sont pas un contenu
factuel de la vie.

La vie n'est ni une ni multiple, elle est incommensurable. La vie n'est pas dix kilomeétres, ou
cent milles. La vie est l'infini de I'espace. La vie est I'éternité de I'existence. Mais nous voulons
la mesurer afin de pouvoir y faire référence. Le temps, une seconde, une minute, une heure,
un jour ou un siecle, c’est une idée. Les chiffres sont des idées qui convertissent une
expérience concréte en description verbale. Le mot est une idée, la description verbale est
une idée, une activité conceptuelle.

Le mot n'est pas la chose, le mot n'est pas le fait réel, c'est une abstraction, c'est nécessaire.
C'est le contenu de la civilisation et pour vivre ensemble, pour échanger, communiquer, pour
partager, il faut des mots. Pour organiser des comportements collectifs, il faut des mesures.
Pour construire vos maisons, écoles, batiments, vous avez besoin de I'art de l'ingénierie, de
la géométrie, de I'algébre, de l'arithmétique, etc. lls ont une réalité au niveau des idées, ils
ont un contenu conceptuel et une réalité conceptuelle, pas une réalité factuelle. Le temps

24



n'est pas comme une pomme que I'on peut couper et manger. C'est une idée a utiliser, une
idée que vous devez utiliser.

Vous me demandez comment devons-nous gérer le temps ? Gérez-le comme vous gérez
les machines. Vous manipulez la machine physiquement, vous gérez l'idée mentalement,
quand c'est nécessaire. Nous avons construit des voitures, des avions et des vaisseaux
spatiaux, nous n'y passons pas toute notre vie, n'est-ce pas ? Dites-vous :"J'aime ma voiture,
elle est si belle, je n'en sortirai pas"? De jolis bateaux pour naviguer, on les utilise selon le
besoin, quand c’est utile, et puis on en sort. De méme l'idée de temps est nécessaire. Quand
Nous nous réunissons ici, a neuf heures vingt-cing, neuf heures vingt-cinq en Hollande n'est
pas neuf heures vingt-cinq en Angleterre. Quand je suis monté a bord de 'avion a Heathrow,
le commandant de bord nous a dit en quelques minutes que selon Amsterdam, I'heure était
une heure plus tard. Il faut donc changer I'heure. Vous jouez avec ¢a, c'est un jouet culturel.
Il peut étre onze heures ici, en Inde il sera quatre heures de I'aprés-midi la-bas. Qu'est-ce
que cela signifie ? Quatre heures n'ont pas de réalité absolue, ni onze heures, ce n'est
absolument pas réel, le temps n'a pas de contenu factuel réel.

Nous vivons dans un monde conceptuel, nos structures socio-économiques et politiques sont
basées sur cette énumération, ces mesures, ces symboles, et nous devons composer avec
eux. Mais quand on est seul dans sa chambre, l'idée de ce qui se passe demain et aprées-
demain n'existe pas, elle est seulement dans le cerveau. Mais quand l'idée de demain, l'idée
de la semaine prochaine commence a assombrir I'horizon de la conscience, et que vous
perdez contact avec le présent, le présent intemporel |a ou vous étes, alors I'idée du temps
devient un monstre terrifiant. C'est un monstre illusoire. Ou quand vous jouez avec la
mémoire des hiers, des dix hiers ou des dix mille hiers, et que vous essayez de revivre le
plaisir de cet hier mort, alors a nouveau vous avez perdu le contact avec ce qui est.

Ce que vous appelez le présent, le présent intemporel, est la seule réalité. Mais lorsque nous
fuyons le contenu de la vie avec l'idée du passé ou l'idée du futur, alors nous nous isolons
de la vie. Donc, quand vous me demandez comment gérer le temps, je dirais que vous le
traitez comme une monnaie psychologique, a utiliser lorsque cela est nécessaire, et soyez
entierement libre de l'idée du temps lorsque vous sortez de votre maison pour entrer dans le
jardin sous le vaste ciel, que ce soit une sortie de l'idée du temps, et que ce soit avec
l'intemporalité de I'éternité. Sinon l'idée du temps vous étouffera.

Les idées, le conceptuel, le monde de la connaissance, la structure de la pensée, tout cela
doit étre utilisé comme instrument d'action, comme véhicule, comme moyen de
communication. En dehors de cela, la pensée, la connaissance, les idées n'ont aucune
pertinence et aucune valeur.

25



Questions et réponses
BOVENDONK 4 septembre 1991

Nous ne sommes pas ici pour le divertissement ou une stimulation intellectuelle. Nous
labourons notre psyché, et a travers ce labour de notre psyché, nous labourons en fait la
psyché humaine, afin de semer les graines d'une nouvelle perception, d'explorer la possibilité
d'une civilisation alternative, d'une culture alternative, d'un mode de vie alternatif.

"Comment sortir de la peur et de la violence ?"

Nous allons examiner le fait de la peur et voir ce qui se passe. J'espére que nous n'entendons
pas par le mot peur I'état pathologique irréversible de paranoia. Il existe une sorte de peur
génétique qui résulte directement de I'état d'esprit des parents au moment de I'acte sexuel.
L'état d'esprit peut influencer, peut endommager la qualité de la conscience de l'enfant. Si
une personne souffre de peur génétique, c’est pathologique, cette peur n'est liée a aucun
objet, état, situation ou défi spécifique, elle n'est liée a rien dans la vie. C'est juste la, un état
permanent de réticence, d'hésitation, de géne, d'absence de confiance en soi et j'en passe.
Mais s'’il ne s’agit pas d’un état pathologique, alors qu'est-ce que c'est ?

La peur existe-t-elle sans étre liée a quoi que ce soit ? La peur en elle-méme, peut-elle exister
? Ou peut-elle exister par rapport a I'acte de vivre ? A supposer que nous ne connaissions
pas les conditions de vie physique dans I'Antarctique, que nous n'ayons aucune information
et qu’il soit nécessaire d'aller dans ces régions. Alors je dirais que j'ai peur d'y aller. On a
peur d'aller dans ces contrées lointaines dont on n'a aucune information, dont on ne sait rien
des conditions climatiques, de la nourriture disponible, du genre de personnes qui y vivent,
de leur culture, de leurs réflexes conditionnés. Quand il y a ignorance ou manque
d'information, alors la structure psycho-physique n'est pas disposée a s'exposer a ces
situations, et nous disons ;"J'ai peur d'y aller." Cette peur, cette hésitation, cette résistance a
I'exposition peuvent étre éliminées en nous dotant des informations nécessaires, par des
livres, par des individus ou par d'autres moyens. La peur due a l'ignorance peut étre éliminée.

Il peut y avoir une résistance a I'acte de vivre, d'évoluer en relation. Si j'ai accepté certaines
théories sur la vie, certaines normes et critéres de succes et d'échec dans les relations, cette
acceptation de théories, de normes, de criteres, de structures, de valeurs crée évidemment
une inhibition en moi. A moins que je ne sois convaincu que je vais réussir selon ces théories,
étre a la hauteur selon ces normes et ces critéres, je n'aurai pas la volonté intérieure de
bouger. Alors je dirai :"J'ai peur de rencontrer les gens, ou de faire ce travail. J'ai peur de ne
pas étre adapté, jai peur que ma réponse ne soit pas a la hauteur. "Cette inadaptation est
lie a I'acceptation de certains critéres, n'est-ce pas ? Elle est liée a I'acceptation de certaines
théories et idéologies.

Pouvez-vous imaginer un état de conscience, un état d'esprit, qui n‘a accepté aucune théorie
sur la vie, aucune norme, aucun critére, sauf pour le travail dans la société dans laquelle
nous vivons ? Quand je dois exercer les fonctions de mathématicien, d'ingénieur, de
meédecin, d’avocat ou autre, je dois acquérir des connaissances, des compétences, des
aptitudes et je dois prouver mon adéquation, c'est une autre affaire. Mais dans les relations
humaines, outre ces responsabilités fonctionnelles qui sont des contraintes de la structure
socio-économique dans une civilisation industrialisée, est-il nécessaire de fonder nos
relations les uns avec les autres, voire avec soi-méme, sur des théories, des normes ou des
critéres ?

26



Si je ne l'ai pas fait, si je ne me suis pas livré a I'acceptation du passé, alors je ne mesure
pas mes réponses en termes d'adéquation ou d’inadéquation. Je dis que c'est ce que je suis,
que c'est ce que je peux faire, et je le fais ! Alors je ne me compare pas aux autres, alors je
ne me juge pas selon une structure de valeurs précongues. Je déverse le contenu de mon
étre sans aucune inhibition ni réserve, c'est tout ce que je peux faire. Ou est la question de
la peur alors ? La peur est une attitude créée artificiellement face aux défis, comme
I'approche de la vie.

Il peut y avoir un autre type de peur. Vivre implique, tant sur le plan physique que
psychologique, I'exposition au plaisir et a la douleur, cela ne peut étre évité. Le plaisir est une
sensation agréable pour votre organisme physique, ce peut étre une sensation agréable pour
la structure psychologique, et la douleur est peut-étre une sensation désagréable. Ainsi, les
expositions a ces sensations agréables ou désagréables ne peuvent étre évitées dans la vie.
L'enregistrement des sensations en agréables, plaisantes ou douloureuses est quelque
chose qui ne peut étre évité a la fois sur le plan physique et sur le plan psychologique. Mais
ce n'est pas la question, et ce n'est pas le probleme.

Le probléeme est créé lorsqu'il y a le désir de répéter cette sensation agréable ou de se
soustraire a la vie en raison de la réticence a s'exposer a des sensations désagréables ou
douloureuses. Le désir de répéter I'expérience agréable, ou la sensation se cristallise en
"c'est ce que j'aime". Un "jaime" est une attitude cristallisée envers le plaisir. Et encore une
fois, une aversion est une attitude cristallisée ou rigide envers I'apparition potentielle de la
douleur. La misére commence par la formation de golts et de dégodts. Ensuite, vous
verbalisez :"J'aime ceci, je déteste ou je n‘aime pas cela." Et la verbalisation répétée, audible
ou inaudible, conduit a la formation d'une préférence ou d'un préjugé. Donc, quand on sait
qu'il va y avoir une exposition qui pourrait étre douloureuse ou qui pourrait ne pas étre

agréable, alors il y a une résistance a cette exposition, que vous appelez la peur.

Si la vie pouvait rester simple, au niveau de I'enregistrement de la douleur et du plaisir en
tant que sensations et si nous pouvions ne pas former de golts et de dégolts ou de
préférences et de préjugés cristallisés, y aurait-il une forme de peur dans la relation ? Vous
passez par l'exposition, les gens agréables, les gens désagréables, les gens agressifs, les
gens doux, attention et inquiétude, ceux qui se comportent de maniére décente envers vous,
ceux qui sont indignes, indécents, vous traversez tout cela, en prenant tout cela comme une
partie du jeu. Voyez-vous alors que la peur n'est plus la ?

La peur basée sur l'ignorance peut étre éliminée. La peur basée sur l'acceptation des théories
et des criteres peut étre éliminée, et la peur basée sur les préférences et les préjugés peut
également étre éliminée, si nous voulons vraiment sortir de la peur.

Il existe une autre variété de peur, c’est une résistance a des faits qui ne peuvent étre
esquivés ou évités. On va mourir, la mort ou mourir fait partie de la vie humaine et de la vie
en général. Je n'aime pas le fait que le lien soit rompu complétement avec tout ce que j'ai
acquis, possédé, géré avec beaucoup d'affection, avec tout ce que j'ai cultivé physiquement,
verbalement, psychologiquement, je n'aime pas le fait que je ne pourrai jamais y revenir.
Comme je comprends ce qu’implique la mort et le fait de mourir, il y a une résistance
intérieure, verbalisée ou non, et je dis :"J'ai peur de la mort".

Mes amis, ce que j'essaie de partager avec vous, c'est que la peur n'est rien d'autre qu'une
résistance intérieure, elle n'a pas de contenu en dehors de cette résistance, de ce refus qui
se reflete dans le systéme nerveux sous forme d'hésitation, de géne, de perplexité, le fait
d’étre passif, d’'aller lentement, etc., etc. Il peut y avoir une perception de la vie telle qu'elle
est et une volonté de traverser les aléas de la vie : le plaisir, la douleur, le chagrin, la joie, la

27



rencontre et la séparation des gens, la gloire de la naissance et la majesté de la mort, s'il
c’est une mort naturelle, s'éloignant du visible, du tangible, du physique, un transport dans
I'inconnu et I'inconnaissable, dans les profondeurs mystérieuses de la vie. De toute évidence,
la mort n'est pas la fin de la vie ni la naissance le début, c'est une danse d'énergies qui
eémergent du vide a un moment donné et se fondent dans le méme vide a un autre moment.

Il faut absolument regarder la peur, c'est un mot, un nom donné a un mouvement d'énergie
en nous. Mais si nous pronongons le mot peur, puis nous nous enlisons dans sa signification
et essayons de le fuir, alors il ne sera pas possible de nous en libérer. Aux nouveaux venus
qui viennent pour la premiére fois, on dira "regarde la peur". Lorsqu'il y a ce mouvement
d'énergie en vous, et que vous avez été conditionné pour donner a ce mouvement le nom de
peur, s'il vous plait, n'essayez pas de le dissimuler avec des théories, n'essayez pas de vous
en échapper. La vie est faite pour vivre et non pour s’échapper.

La vie est a la fois pour vivre et mourir, et non pour échapper a I'un d'eux. Alors on le regarde,
on regarde le mouvement qui se fait a l'intérieur, que ce soit la peur, la jalousie, la colére ou
la violence. Permettez-moi d'étre avec le fait de ce mouvement et d'observer assez
attentivement ce que ce mouvement fait a tout mon organisme. Il y a une immense beauté a
étre avec le fait sans vouloir le modeler, le fagonner ou le changer, simplement étre avec lui,
le regarder de maniére pergante et pénétrante. Cela vaut la peine de l'expérimenter.

La pénétration de la perception peut changer la nature méme du fait, et la peur peut
disparaitre dans un merveilleux relachement. Il peut en résulter un relachement
inconditionnel qui enlévera le fardeau des inhibitions, des réserves, etc. Cette perception,
exempte de mots, de noms et de jugements de valeur, conduit a une communion avec le fait.
Alors le dynamisme du fait et le dynamisme de I'acte de perception se confondent. Il y a une
interaction entre I'énergie du fait et I'énergie de la perception qui élimine instantanément ce
que vous appelez le probléme, sans que vous fassiez quoi que ce soit.

La recherche implique I'ensemble de la vie, la totalité de vous-méme. Lorsque vous menez
de telles expériences de perception, d'observation, vous éduquez votre organisme
psychophysique a la sensibilité. Ce n'est pas la connaissance qui vous rend sensible, c'est
I'apprentissage qui vous rend sensible.

La perception sans verbalisation aiguise la sensibilité, elle approfondit la perception elle-
méme. Ne nous enlisons pas dans le mot peur en disant que la peur est une seconde nature,
que la peur est incurable. C'est juste une résistance. Nous avons été conditionnés a résister
a certains faits. Si ce conditionnement est compris correctement et complétement, cette
compréhension déconditionne la conscience.

Passons maintenant a I'autre mot : violence. Peut-on sortir de la violence ? Nous avons vu
comment une action sans peur est possible. Vivre a I'abri de la peur est possible. Passons
maintenant a quelque chose d'un peu plus complexe que vous appelez la violence. La culture
dans laquelle nous vivons est une culture violente. Une société compétitive ne peut échapper
a la culture de la violence. Lorsque la concurrence et I'habitude de la comparaison, de se
comparer aux autres, ne se limitent pas aux champs d'action politiques et économiques, mais
s'étendent a toutes les relations psychologiques, il est impossible d'éviter la violence.

S'il vous plait, voyez avec moi que lorsque je me compare a un autre, j'essaie d'échapper au
fait de mon étre. Je ne m'aime pas comme je suis, pourquoi ? Je me compare a quelqu'un
de plus beau, de plus brillant, de plus riche que moi, plus populaire aupres des autres,
respecté et ainsi de suite, je me compare, cela n'implique-t-il pas une évasion de ce que je
suis ? Et n'est-ce pas le début de la violence contre moi-méme ? Lorsque j'essaie de
manipuler mon comportement et d'apparaitre différent de ce que je suis intérieurement, est-

28



ce que je ne commets pas de la violence envers moi-méme ? La comparaison menant a la
manipulation, a l'orgueil, a I'nypocrisie, tout cela est violence et nous commettons cette
violence. Ce n'est pas seulement quand on met le doigt sur la gachette qu'on devient violent
en une fraction de seconde, on est violent tout le temps.

Donc, si je veux sortir de la violence, je devrai découvrir les racines de la violence en moi et
purger ma psyché de ces racines de la violence. Si je veux mettre mon mari ou ma femme
d'accord avec moi, qu'il s'agisse d'une question de nourriture, de la nature des plats que je
prépare pour un repas, du choix des vétements, ou d'aller au cinéma, de loisirs ou de
vacances, s'il y a une affirmation de ma part et que j'insiste sur le fait que ma fagon de penser
est la bonne, meilleure que la sienne, et qu’il ou elle fait la méme chose avec moi, alors il y
a ce que vous appelez un clash. Un affrontement est une violence tamisée. Supposons que
mon partenaire veuille quelque chose de différent et qu'il ne s'agisse pas de quelque chose
de fondamental, et je dis, de maniére trés détendue, sans ressentir ce complexe de martyr,
faisons-le a ta facon, que se passe-t-il ?

Les tensions, les heurts, les conflits dans les situations familiales, liés aux détails de la vie,
ne sentent-ils pas la violence ? Les quatre murs de la maison puent la violence, parce que
c'est ainsi que nous vivons. La psychologie de I'affrontement, une psychologie assertive se
livrant a l'agressivité intentionnellement ou non, a l'obstination, a la passion, vous savez,
suivie de discussions a table, ou dans le salon, ce n'est pas pour le partage ou I'échange, ce
sont des heurts des ego. Les relations deviennent vraiment un fardeau, un stress et une
pression sur le systéme neurochimique. Et que dire des conspirations secrétes que nous
menons sans verbalisation, essayant de liguer les uns contre les autres, dans les
organisations, dans les institutions, dans les situations familiales, dans les partis politiques,
dans les gouvernements !

Nous sommes le monde, ce que nous faisons dans l'intimité de nos maisons et dans la vie
de famille est exactement ce que font les politiciens au niveau de I'Etat-nation ou au niveau
international. Le fond n'est pas différent, seule I'échelle est différente, l'intensité et la brutalité
sont plus grandes, c'est tout.

Voulons-nous vraiment nous libérer de la violence ? Sommes-nous intéressés par une action
exempte de violence, par une vie totalement exempte de violence ? Alors, nous devrons
affronter le centre du moi, le je, I'ego, le soi, comprendre son mécanisme, comment son
mouvement est acquisitif et affirmatif et explorer une autre source de perception et de
réponses.

Vous ne pouvez pas changer la nature du je, du moi, du soi, c'est une énergie conditionnée,
entrainée pendant des millions d'années a se comporter d'une maniére particuliére, le je, le
moi, se différenciant du pas moi, encombré par l'envie de sécurité, stimulant ce que vous
appelez la peur, il va se comporter ainsi. Son esprit d'acquisition, sa faculté de mémoire,
retenant ce qui a été acquis, est utile au niveau de la pensée et des connaissances qui
doivent s'exercer dans la société, dans I'exercice des responsabilités d'homme économique,
d'homme politique, de femme sociale, c’est pertinent. Cette formation, ce conditionnement a
sa propre utilité et sa pertinence dans la vie. Mais si c'est le centre, la source de la perception
et de la réponse dans toutes les relations humaines, dans toutes les mesures et évaluations
des uns et des autres, alors je pense qu'il n'y a aucune possibilité de nous libérer de ce que
nous appelons la violence.

Si ¢a vous intéresse de lutter contre les manifestations extérieures de la violence, vous
pouvez rejoindre un groupe antinucléaire, organiser des manifestations, rejoindre des
mouvements de paix, étre I'un des manifestants, travailler avec les Nations Unies, les comités

29



de paix, vous savez, c'est aussi un niveau de satisfaction de travailler a créer un monde sans
guerre, un monde sans violence. On ne déprécie pas ces mouvements et leur travail. Cela
se fait dans le monde extérieur, sur le plan intellectuel, c'est travailler a la minimisation de la
possibilité de guerres, économiquement ou politiquement parlant. Il s'agit alors d'empécher
la guerre, pas d'éliminer la violence. Merci de voir la différence entre les deux. Cette
prévention au niveau économique ou politique est importante. Ceux qui en sont satisfaits et
ne se sentent pas concernés par I'éradication compléte de la violence de la psyché humaine
elle-méme, a commencer par soi-méme, peuvent rejoindre ces groupes et mouvements et
contribuer ainsi a la propagation d'un mode de vie plus pacifique.

Assis ici avec vous et parlant de ce probleme, je me rappelle les jours anciens, il y a trente
ans, quand je travaillais dans la World Peace Brigade, avec le révérend Michael Scott, avec
Mr Kaunda le président de la Zambie, avec Martin Luther King qui a été tué. Mais I'absence
de violence dans le cadre de la vie quotidienne ne peut résulter uniguement de mesures
préventives utilisées pour prévenir les guerres. Y a-t-il la paix au Moyen-Orient ? |l n'y a peut-
étre pas de guerre, mais y a-t-il la paix ? Y a-t-il la paix entre I'Inde et le Pakistan, en ex-
Yougoslavie et dans tant d'autres parties du monde ?

Quelle est notre préoccupation ? S'agit-il de prévenir les guerres ? Je me demande si l'un
d'entre vous a écouté hier une interview trés importante qui a eu lieu avec le président russe
Boris Eltsine, au cours de laquelle il a soulevé un point fondamental. Il a dit qu'il appréciait le
traité entre le président Gorbatchev et le président Bush pour minimiser I'arsenal nucléaire,
mais il a demandé quelle est I'utilité de minimiser de cinquante pour cent I'arsenal nucléaire
alors que seulement cinq pour cent peuvent détruire le monde entier ? Si nous voulons un
monde sans guerre, a-t-il dit, nous devrons travailler a I'élimination a cent pour cent de
I'arsenal nucléaire, et il a promis au peuple russe et au reste du monde d'y travailler. Cela a
une importance.

Mais ici, dans un rassemblement religieux ou nous labourons la psyché pour I'exploration
d'une nouvelle culture et d'une nouvelle civilisation - parce que l'ancienne civilisation se
démantéle de jour en jour, morceau par morceau - nous devons sonder plus profondément
et j'étais donc en train de partager avec vous la possibilité d'éliminer les racines de la violence
en explorant une source alternative de perception, une source alternative de réponses qui se
traduira par une texture différente dans nos relations mutuelles qui n'aura plus I'odeur de la
violence, qui ne puera plus aucun désir caché d'affirmation ou d'agression.

Vous avez pu voir que nous abordons les questions ensemble, pas seulement en apportant
des réponses. Les réponses peuvent étre données en quelques minutes, mais ce n'est pas
le but. Ce n'est pas une réunion académique ou quelqu'un pose la question et quelqu'un
d'autre fournit la réponse. Nous creusons ensemble les questions, nous sondons ensemble
et cela demande du temps et une écoute sans faille. Passons a une autre question.

"Sommes-nous conscients des sons qui nous entourent lorsque nous sommes en
méditation profonde ? Est-il possible d'étre conscient de l'intérieur et de
I'extérieur simultanément ?"

Nous nous éloignons de la peur et de la violence pour nous pencher sur cette question de la
méditation et de la conscience de l'intérieur et de I'extérieur. Soyons trés prudents avec
chaque mot, car si un mot erroné est utilisé, notre enquéte s'égarera. "Sommes-nous
conscients des sons qui existent autour de nous lorsque nous sommes en profonde
méditation ?"C'est la premiéere partie de la question.

30



Qu'entend-on par conscient ? Qu'est-ce que la conscience ? Connaissons-nous cette énergie
de conscience ? Et qu'entendons-nous par le mot méditation lorsque nous sommes en
méditation profonde ? Le nous, le je, le tu peuvent-ils étre en méditation ? Le nous ou le je,
ce centre cristallisé de la conscience, ce centre idéationnel conceptuel qui se cristallise par
notre identification a lui, le je, le nous, peut-il étre en état de méditation ?

Qu'entendons-nous alors par méditation ? Est-ce une activité psychophysique, que je stimule
par certaines postures du corps, par des produits chimiques et substances dans le corps,
que je prenne des drogues ou quoi que ce soit, que je chante certains mantras et qu'avec
I'aide de cette énergie sonore, je stimule un état chimique dans mon organisme physique ?
Est-ce qu'on appelle la méditation ? Est-ce un état artificiellement, chimiquement stimulé ?
Est-ce quelque chose de provoqué a l'aide du Tantra Yoga, du Mantra Yoga, de la
concentration, de la stimulation de certains centres nerveux vitaux du corps ? Est-ce qu'on
appelle la méditation ?

Mes amis, en ce qui concerne l'oratrice, la méditation n'est ni une activité psychophysique,
ni une conséquence d'une telle activité. C'est un état de conscience qui s'infiltre dans toutes
les couches de I'étre ; le psychologique, le physique, le sensoriel, etc... C'est un état d'étre
organique, un état qui impregne toutes les couches de I'étre.

Nous ne pouvons pas étre dans un état de méditation ici lorsque nous sommes assis
tranquillement, lorsqu'il y a abstraction de la parole et que nous nous sentons en paix. Ce
calme, cette paix, ou le contact de I'espace intérieur et du calme, crée une illusion de silence,
et je dis que j'étais en silence. Cela implique seulement que j'avais ressenti une sorte de paix,
de calme, car 'espace intérieur était absolument épuré.

Le silence ne peut jamais étre une expérience de l'esprit. Cela ne peut pas étre un attribut
de l'esprit. Le calme, la paix, la stabilité, en tant que concentration non perturbée, tous ces
etats peuvent étre des expériences de I'esprit, des attributs ou des qualités de I'organisme
psychophysique. Le silence, comme nous I'avons vu hier, est une dimension complétement
differente ou les énergies conditionnées du mouvement, physiques, verbales,
psychologiques, s’arrétent, et le mouvement des énergies inconditionnées est activé.

Lorsque nous nous asseyons tranquillement, ce qui se passe, c'est que la qualité de la
conscience en est influencée. Distinguons la conscience de I'éveil (awareness). La
conscience est une énergie conditionnée. J'ai conscience d'une cinquantaine de personnes
assises dans cette salle. La conscience est une énergie conditionnée qui peut se rapporter
aux choses et aux objets extérieurs. Elle peut concerner une ou plusieurs choses. Cela
nécessite un objet auquel se rapporter. Vous avez conscience de l'arbre, vous avez
conscience du soleil, vous avez conscience des portes de cette salle, de ses fenétres. La
conscience est une énergie conditionnée qui est liée a des détails, un ou plusieurs. C'est une
énergie psychophysique. Si vous l'entrainez spécialement, elle peut fonctionner de maniére
multidimensionnelle, elle peut étre reliée a l'extérieur et simultanément a l'intérieur, mais
généralement elle ne fonctionne pas de cette maniére.

Si vous étes absorbé par vos pensées, vos souvenirs, alors la relation entre la conscience et
I'extérieur est rompue, vous pouvez étre assis dans la piece et ne rien remarquer ; livres,
etageres, fenétres, lumiéres, rideaux, tapis, rien ne sera remarqué si vous étes absorbé par
l'intérieur. Mais il est possible d'entrainer et de préparer cette conscience, qui est alors
capable d’'une attention multidimensionnelle, pour étre consciente a la fois de I'extérieur et
de l'intérieur.

Ainsi, vous pouvez vous asseoir tranquillement et étre conscient des sons qui vous entourent
et conscient des sons opérant dans votre corps, cette conscience peut étre simultanée si elle

31



est entrainée. Sinon, il y aura une séquence, une relation séquentielle. A cet instant, une
fraction d'instant, vous étes conscient du son existant a l'extérieur, a l'instant d'apres,
immédiatement, vous étes conscient du son de votre respiration a lintérieur. Il s'agit
d'éduquer, de former et d'entrainer cette énergie conditionnée. N'avez-vous pas vu des gens
travailler dans un cirque, comment leurs corps, les mémes corps humains que les nétres,
sont entrainés a développer des compétences spécifiques. Ces possibilités existent
potentiellement dans votre corps et dans le mien, mais nous ne les avons pas développées.
De la méme maniere, la conscience fonctionnant simultanément dans l'intérieur et I'extérieur
est possible.

L’éveil (awareness) n'a rien a voir avec le mouvement mental, ce n'est pas du mental, ce
n'est pas une énergie conditionnée touchée par lingéniosité humaine, entrainée,
conditionnée, etc. |l semble étre le parfum de la créativité que nous partageons avec le
cosmos. Il semble étre le parfum de I'énergie de l'intelligence. La créativité s'exprime alors
dans nos vies sous la forme d’une l'intelligence, d’'une énergie non cérébrale, non glandulaire,
non musculaire, d’une énergie merveilleusement subtile qui semble imprégner tout le
cosmos. Il imprégne le vide de I'espace entre vous et moi, ici en ce moment ! Ainsi la
conscience éveillée n'est pas du mental. C'est une énergie subtile qui impregne tout, et
comme elle imprégne tout, elle se déplace de maniere holistique. Le je n'en est pas conscient,
il n'est pas capable de contenir cette énergie, qui est vitesse, qui est profondeur, qui est
intensité.

Le je traite des mots, de la pensée, des connaissances. Il est doué d’'une conscience qui se
cultive, s'enrichit, se développe, etc., comme la structure biologique est douée de pulsions,
d'appétit, de soif, de sexe, de sommeil - instincts merveilleux agissant sous forme
d'impulsions dans le corps, créant leurs propres mouvements, enrichissant nos vies. S'il n'y
avait pas d'appétit, il n'y aurait aucune possibilité de relation avec le monde extérieur, le
regne veégetal par exemple. S'il n'y avait pas de soif, il n'y aurait pas de tendance, pas
d'inclination dans tout I'organisme a se rapprocher de I'eau. L'organisme biologique est doté
d'instincts et d'impulsions.

La structure psychologique est conditionnée et formée par la civilisation et le développement
humains pour avoir une conscience, ou une énergie conditionnée capable de se rapporter
au particulier avec une motivation spécifique, etc. totalité non fragmentée de la vie. Lorsque
la conscience du moi arréte son mouvement, lorsque le je, le moi, I'ego ne bouge pas, lorsqu'il
n'y a plus aucun mouvement de pensée a l'intérieur, alors dans le vide de ce silence I'énergie
de l'intelligence, I'énergie de la créativité, devient opérationnelle.

Pour cette conscience éveillée, cette énergie, il n'y a pas de division entre l'intérieur et
I'extérieur, veuillez voir ceci. La perception par lintelligence n'est pas une perception
physique, c'est une sorte de perception toujours liée au tout, a la totalité, a l'indivisibilité. Elle
est liée a ce qui est, dans sa magnifique vacuité, que vous l'appeliez totalité, vacuité ou
fondement absolu de I'existence, c'est exactement la méme chose. Nous pouvons utiliser

des termes différents pour indiquer le méme fait.

Ainsi, mes amis, la conscience éveillée n'est pas inhibée dans une relation sujet/objet. On ne
peut pas dire "j'avais conscience de cela". Familiérement, par souci de dialogue, on utilise le
terme "je". Mais nous n'utilisons pas le terme avec précision et rigueur, nous ne sommes
méme pas conscients du sens étymologique ! Donc, nous utilisons le mot vaguement, "j'étais
conscient de ceci", "je suis conscient de cela". Mais pour un chercheur du sens de la vie, la

distinction entre la conscience éveillée en tant qu'énergie imprégnant tout I'étre humain, et la

32



conscience en tant qu'énergie conditionnée opérant de maniére neurochimique dans le corps
humain, est vitale.

Ce n'est que lorsque la structure de pensée ne bouge pas, lorsque le mental ou les énergies
conditionnées ont interrompu leur mouvement, que I'état de méditation ou la dimension de la
meéditation se produit. Dans cet état, il n'y a qu'une créativité ou une glorieuse intelligence qui
imprégne et vibre dans tout votre étre, du sommet de votre téte a la pointe de vos orteils.
Vous devenez une fontaine de cette énergie. Et comme il n'y a pas de division de l'intérieur
et de I'extérieur, pas de division du mien et du tien, la question de la simultanéité ne se pose
pas.

33



Questions et réponses
BOVENDONK 5 septembre 1991

"Vous semblez étre tres optimiste quant au développement de 1'esprit humain, et
pourtant le monde n'a pas changé malgré Bouddha et le Christ ?"

Le monde a changé grace a Bouddha et au Christ, malgré les églises et malgré les
organisations bouddhistes. Quand on est intimement et directement impliqué dans la vie, lié
a la vie, il n'y a pas de place pour former une attitude envers la vie. L'optimisme est une
attitude envers la vie, c'est une approche de la vie qui vous relie indirectement a la vie. Vous
n'avez pas besoin d'optimisme, de pessimisme, d'enthousiasme ou d'indifférence envers la
vie, quant a chaque instant de votre conscience éveillée vous étes déja dans le courant lui-
méme, dans le mouvement méme de la vie. Ceux qui ont peur de nager se tiennent sur les
rives du fleuve de la vie, du fleuve des relations, et mesurent la profondeur, la vitesse, I'élan,
la fraicheur, la chaleur de I'eau, etc... Mais, celui qui plonge dans la vie n'a besoin d'aucune
mesure, d'aucune attitude, d'aucune approche.

Se pourrait-il que le monde n'ait pas changé malgré Bouddha et le Christ, parce que I'esprit
humain avait I'hnabitude de chercher un sauveur, attendant que quelgu'un travaille a sa
rédemption. Lorsque vous attendez qu'un sauveur vous sauve, travaille a votre rédemption
et vous libére de vos péchés, vous devenez un consommateur passif d'idées, de doctrines,
de théories. Vous acceptez leur autorité, vous avalez leurs paroles sans les digérer. Je pense
que le consumérisme spirituel que la race humaine a vécu a travers des siecles indicibles,
acceptant l'autorité, imitant les mots, attendant d'étre sauvé, a causé une léthargie psychique,
une paresse et une passivité psychiques.

Maintenant, nous avons vu que nous ne pouvions étre sauvés de cette fagon. Nous devons
travailler a notre propre salut, a notre propre libération ou illumination. L'acceptation
psychique ou spirituelle de l'autorité a perdu sa pertinence. C'est un facteur en notre faveur,
cela nous oblige a exercer notre cerveau, a exercer notre sensibilité et a comprendre la vie.

Deuxiemement, il me semble qu'en Orient comme en Occident on considérait nécessaire de
se retirer de la vie, de se retirer des responsabilités, de se retirer des relations, pour vivre
une vie religieuse. On rejoint un ordre de moines ou de nonnes, on devient renongant ou
disciple, puis on cherche le sens de la vie, le mystére de la divinité, le secret de I'éternité.
Cela s'est fait de maniére isolée. Chaque culture, chaque société, a générer une classe
d'enseignants religieux, de prédicateurs et de mystiques, et elle s'est occupée d'eux, tout
comme vous maintenez une armée, une milice, pour vous sauver de linvasion étrangeére.
Certains rentraient dans des ordres religieux et le reste de la société était heureux de payer
une visite hebdomadaire ou bihebdomadaire au temple, dans une église ou une mosquée,
se sentant assuré qu'ils allaient étre sauvés. Ce type de recherche, cette exploration du divin
dans l'isolement n’est plus pertinente.

Nous parlons de la découverte de soi qui se déroule au milieu des relations. Voyez-vous le
changement ? D'abord, plus d'autorité de certains individus, on doit devenir son propre
sauveur ou rédempteur. Et deuxiemement, I'enquéte, I'exploration, I'expérimentation doit étre
menée au milieu des relations, la ou vous étes, dans votre propre maison, situation familiale,
situation professionnelle, vie politique, vie économique. Les relations sont des occasions de
découverte de soi. Ce sont des occasions d'exploration de la paix, de I'amour et de la liberté.

34



Troisiemement, il me semble qu'a la fin du XXe siécle, 'humanité a découvert qu'il n'y a rien
de tel qu'un esprit individuel, un ego individuel, un soi individuel ou un moi, pour travailler a
leur propre libération. Ce mythe psychologique a été explosé dans la seconde moitié du 20°
siecle. Il a été découvert et accepté par la race humaine qu'il existe une conscience humaine
globale, qui a été conditionnée de diverses maniéres.

Le mouvement de l'esprit est le mouvement du systeme neurochimique conditionné dans le
corps. Les conditionnements sont introduits dans l'organisme humain a l'aide de mots,
d'idées, de symboles et de mesures, ils sont tous imprimés dans I'organisme humain. Et le
mouvement mental n'est rien d'autre qu'une répétition de ces conditionnements. Ainsi, la peur
de l'esprit et du mouvement mental disparait de la conscience humaine. La conscience
humaine globale réalise les limites inhérentes au mécanisme et a I'anatomie de I'esprit et
apprend a gérer cette énergie neurochimique conditionnée de maniere compétente.

Je pense que l'invention du cerveau électronique, de I'ordinateur, de la calculatrice, a aidé la
race humaine. La science et la technologie nous ont confrontés a un nouveau contexte, qui
n'était pas disponible a I'époque de Bouddha, du Christ, de Rama ou de Krishna. La nature
meécaniste répétitive du mouvement mental a été exposée et il est si puéril de vénérer le
mouvement de l'esprit, de vénérer ses réactions, de faire tout un plat de ses angoisses, de
ses soucis et de sa morosité, qui ne sont que des schémas d'habitudes cérébrales, des
habitudes neurochimiques.

Donc, que le monde ait changé ou non a cause de Bouddha ou du Christ, le monde change
maintenant, juste sous nos yeux. Ce n'est pas un changement politique ou économique, mais
la qualité de la conscience humaine change rapidement. L'amie qui vous parle parcourt le
globe depuis trente ans, elle a vu comment les jeunes sont exempts d'hypocrisie et de
prétentions. lls sont plus honnétes avec eux-mémes et avec les autres, ils ne sont pas aussi
torturés par la peur de ce que les autres peuvent dire.

Nous vivons dans une période transitoire de la culture humaine, les anciennes normes,
critéres et valeurs se sont effondrés et les nouveaux n'ont pas encore émergé. Les jeunes
du monde entier luttent pour former une nouvelle philosophie pour I'ére nucléaire. Ayant vu
comment la pensée n'est rien d'autre que la mémoire, comment le mouvement mental n'est
rien d’autre qu'une énergie conditionnée contenue dans le systéme neurochimique, la race
humaine n'a pas de temps a perdre a choyer et a vénérer le mouvement de I'esprit et de la
pensée. Elle apprendra a l'utiliser dans son domaine d'action. Cela doit se faire, il n’y a pas
le choix, il n'y a pas d'alternative.

Avez-vous vu le brassage des races et des cultures s'opérer, grace aux avions ? Les gens
voyagent désormais d'un bout a l'autre du globe. Ce brassage des races, des cultures, des
religions et des tempéraments, tout ce qui est dU a l'imbrication économique, a l'imbrication
des modes de vie, a l'interaction politique, tout cela a desserré I'étau de l'identification a une
nation, une race ou une religion. Sans nos efforts conscients pour le faire, nous ne sommes
plus sous I'emprise de ces idées. Nous nous considérons comme des citoyens humains du
monde.

Je ne sais pas si vous avez remarqué lI'émergence d'une conscience planétaire ? Cette
conscience n'a pas encore trouvé de langage pour s'exprimer de maniére systématique et
organisée, mais elle se manifeste de cent et une maniéres différentes dans toutes les parties
du globe. Il semble y avoir des efforts particuliers menés par des groupes de jeunes, non liés
les uns aux autres, indiquant qu'un changement dans la qualité de la conscience humaine
est en cours en raison des implications que la race humaine s'est créées a travers la science,
la technologie, les moyens de transport et la communication, les médias électroniques, etc.

35



Les événements qui ont eu lieu au Moyen-Orient il y a un an auraient explosé en une guerre
mondiale il y a vingt-cinq ans. Méme les événements qui se déroulent en Union soviétique
auraient explosé en une immense guerre civile, chaos et anarchie. N'avez-vous pas
remarqué l'intervention du Conseil de sécurité des Nations unies ? Quelle est cette
préoccupation ? Pour éviter les explosions nucléaires ? Que fait cette conscience
environnementale ? Oui, il y a des signes de névrose croissante, de violence, de terrorisme
et de militantisme, ce sont les restes de la civilisation en décomposition, les passéistes qui
vont s'éteindre sous leur propre fardeau et leur propre charge.

Je voulais seulement dire que le rapport a la spiritualité, les méthodologies de découverte de
soi ont changé. Vous n'avez plus besoin d'un Christ ou d'un Bouddha, ce sont les étres
humains eux-mémes qui, par leurs initiatives individuelles et collectives, en toute liberté, vont
découvrir ce qui est au-dela de la pensée, au-dela du temps et de I'espace, et vivre reliés a
cela d'une maniére sans précédent.

"Ce que vous dites est trés prenant. Mais a la fin de la session, on se sent épuisé.
Est-ce dii au manque de purification dont vous parlez ?"

Se pourrait-il que nous ne soyons pas habitués a vivre en profondeur, nous efforgant de
savoir a chaque instant si nous vivons dans la liberté ou bien passivement a partir d'un
schéma d'habitude, en nous appuyant sur l'autorité ? Et Ia, quand on vient dans un camp et
qu'on passe les matinées ensemble, I'oratrice vous renvoie complétement a vous-méme et
fait travailler dur chacun d’entre vous.

Ce n'est pas une distribution de mantras, de techniques ou de méthodes. Nous travaillons
ensemble, regardant les faits psychologiques de la vie, écoutant les mots, regardant les faits
indiqués par eux, saisissant la vérité qui existe derriére les faits. C'est un dur labeur si I'on
n'est pas habitué a vivre attentivement, en alerte, mais simplement a passer les jours et les
nuits a suivre passivement les schémas d'habitudes, de normes et de critéres. Alors cet effort
intellectuel, cet effort de vigilance intense vous fatigue.

Ici, on ne demande d'accepter aucune théorie, on ne nous donne aucun fast-food spirituel ou
du précuit, bien que nous y soyons habitués, non seulement sur le plan physique mais aussi
intellectuellement. Dans la culture consumériste dans laquelle nous vivons, nous sommes
habitués a recevoir des divertissements précuits, des idéologies précuites, des doctrines, des
théories. Tout ce que nous devons faire, c'est avaler, consommer, aucune responsabilité de
penser par nous-mémes, d'observer, de regarder ou de comprendre par nous-mémes.

Mes amis, cette culture consumériste, qui s'étend de la vie matérielle a la vie spirituelle, nous
a privés du charme de vivre, du plaisir de vivre, de la touche de sacré et de sainteté de nos
vies.

Peut-étre que ce que nous faisons ici est fatigant : regarder ensemble pas a pas,
logiquement, les faits de notre vie, les comprendre, et mettre cette compréhension en
corrélation avec notre vie quotidienne, afin que le parfum du sacré, qui est le souffle de la
compréhension, qui est la lumiére de la clarté, imprégne nos vies.

Quand on parle de purification on n'utilise pas le terme dans un sens moral de pur ou d'impur.
On utilise le terme de maniéere scientifique : un systéme est impur lorsqu'il contient des
toxines. Dans notre mode de vie physique, verbal et psychologique, il y a des impuretés, il y
a des déséquilibres. L'impureté entraine un déséquilibre, n'est-ce pas ? Alors, on se
réeéduque, en s'asseyant et en disant :"Puis-je découvrir quel genre de nourriture est en
accord avec mon corps ? Pas ce que j'aime manger, mais ce qui s'accorde avec le corps !

36



Ensuite, tout ce qui convient au corps sera préparé de maniere esthétique et saine puis
donné au corps. Le rapport a la nourriture ne sera pas basé sur ['habitude, sur le
consumeérisme, ce sera un rapport créatif a I'alimentation, un rapport créatif aux besoins du
corps, a l'exercice et au sommeil du corps.

Ainsi, vous vous rééduquez dans chaque relation, ce qui conduit a I'élimination des
déséquilibres, et lorsque I'impureté du déséquilibre est éliminée, il y a purification. La maturité
est une sorte de purification. La clarté de la compréhension est une sorte de purification. Si
nous n'avons jamais regardé notre relation avec la nourriture, avec les vétements, avec le
sommeil, le type de lit que nous utilisons, alors naturellement il n'y a pas cette vitalité ou il n'y
a pas la force nécessaire pour explorer ce qui est au-dela de la pensée, au-dela du temps et
de I'espace. Nous sommes habitués a vivre avec les énergies conditionnées dans le domaine
du connu.

Si vous vous tournez vers la méditation, qui permet aux énergies conditionnées d'interrompre
leur mouvement, vous entrez dans le domaine de la vulnérabilité, de I'exposition aux énergies
inconnues et inconditionnées contenues dans notre propre corps. Nous avons besoin d'une
certaine force et d’'une certaine vitalité neurologique pour cela. Cette découverte de soi, cette
compréhension de soi, qui commence par une enquéte verbale et une observation non
verbale, en procédant a une relaxation inconditionnelle, c’est quelque chose que nous
n'avons pas fait auparavant, et donc peut-étre que I'on se fatigue.

Il semble nécessaire de sortir de toute passivité pour prendre conscience a quel point on vit
dans des habitudes, de I'habitude de se conformer a l'autorité, de se conformer aux schémas
existants, de connaitre une quantité d'esclavage, le temps passé a vivre machinalement,
répétitivement. Alors peut-&étre que la rencontre avec I'importance de I'esclavage créera une
douleur, une souffrance. C'est le contact avec le contenu de la servitude, la rencontre avec
la nature de la servitude qui créera le chagrin d’avoir vécu d'une maniére distraite, j'ai vécu
avec le passé. Je n'ai jamais été en contact avec le présent intemporel ou I'éternité. Je vivais
de seconde main, de troisitme main, et je pense que le chagrin, cette souffrance d’avoir
passé peut-étre vingt, trente, quarante ou méme cinquante ans dans la passivité, dans
I'inattention, donnera un coup de pouce a la recherche et générera un élan accompagné d’un
sens d'urgence.

Si de telles communications que vous avez vécues ici peuvent induire un sentiment
d’énergie, alors l'oratrice serait satisfaite. Sinon voyez-vous, lorsque nous allons a des
rassemblements religieux ou a des camps, et que nous recherchons des choses toutes faites,
des choses prétes a avaler, a absorber et a ramener a la maison. Nous recherchons de
nouvelles autorités. Voyez bien ceci.

Il'y eut une personne (Krishnamurti) qui fit le tour du monde et qui communiquait, dans son
style, que la découverte de soi ne nécessite aucune autorité, aucune maitre, aucun gourou.
Les gens l'ont écouté et ont dit pas de gourou extérieurement, mais intérieurement, de
maniére inaudible, ils se sont dit pas de gourou a part vous ! Il a dit pas d'autorité, ils ont dit
pas d'autorité, mais intérieurement pas d’autorité a part vous ! Vous voyez, nous avons si
peur de la liberté ; nous avons tellement peur de vivre et de la vie. Nous voulons éviter de
plonger dans le courant des relations sans mécanismes de défense. Nous avons peur de la
spontanéité, nous avons peur de notre propre intelligence. Mais mes amis, étre religieux,
c'est pouvoir vivre directement, personnellement, de premiére main, étre vulnérable aux
peines et aux plaisirs, aux honneurs et aux humiliations, aux peines et aux joies de la vie.

Nous pourrons commettre des erreurs, nous devrons peut-étre traverser des échecs, et
alors! Nous découvrirons la bonne facon de vivre, les échecs et les erreurs nous

37



apprendront, vous savez, il y a beaucoup de plaisir & apprendre sans étre enseigné. Etre
religieux, c'est apprendre sans étre enseigné. Vous entendez les discours, vous lisez les
livres, vous discutez avec des amis. Mais finalement c'est vous qui apprenez ?

Ce n'est pas acquérir des connaissances. Acquérir des connaissances est nécessaire pour
avoir un emploi et gagner sa vie, ce que nous faisons tous. Mais quand il s'agit de vivre, la
relation avec son corps, avec la nature, avec les especes non humaines, avec les étres
humains, ¢a s'apprend par soi-méme. Cette procédure d'apprentissage, ce mouvement
d'apprentissage, quand on se tourne vers soi-méme, cela va nous fatiguer au début. J'espére
que cela ne vous dérange pas trop de vous épuiser et de transpirer un peu, intellectuellement.

Lorsque nous apprenons, nous découvrons le sens, nous le comprenons et nous vivons notre
propre compréhension. Il y a de la dignité la-dedans, alors vous devenez un individu, pas
une personne fagonnée par la société. Vous étes enracinée dans votre propre
compréhension, dans la liberté et la clarté de la compréhension, votre vie a un nouvel éclat
de fraicheur. Vous devenez un véritable individu, celui qui ne sera pas divisé et fragmenté
par quelque contrainte que ce soit. Alors votre rapport a la vie sera unique.

Ce ne sera pas la relation avec la vie qu'avaient vos parents, vos dirigeants ou vos
enseignants religieux, ce sera la vétre. Etre religieux, c'est pouvoir vivre, et vivre implique de
se mettre en rapport avec tout et tous les étres qui se présentent a vous, tout ce qui vous est
lancé, comme un défi lancé par l'intelligence cosmique. Alors vous répondez. Nous aurions
pu continuer ainsi, mais nous devons nous tourner vers une autre question.

"Comment faire face a la souffrance en nous et autour de nous, sans nous perdre ?"

Savons-nous ce qu'est la souffrance ou la confondons-nous avec le chagrin ? Il y a du chagrin
dans la vie qui ne peut étre éliminé ou effacé. Par exemple, dans la vie il y a la mort qui est
intégrée, vous ne pouvez pas imaginer la vie sans la mort. Naitre, grandir, dépérir, mourir,
c'est la danse de la vie. Comme les individus, les races et les cultures visitent également la
planéte et disparaissent lorsqu'elles ont perdu leur dynamisme. Les espéces visitent
eégalement la planete, habitent la planéte et s'éteignent lorsque leur potentiel est épuisé.

Or cette mort qui est une séparation irréversible, est douloureuse et il y a du chagrin. Vous
vivez ensemble depuis dix, vingt ou cinquante ans et en une fraction de temps, la mort brise
cette relation, supprime complétement la personne de votre vie, vous ne pouvez rien faire. |l
y a alors du chagrin. La beauté de la vie a en elle cette séparation larmoyante, irréversible,
et pourtant il faut la traverser. Si vous vous perdez dans l'apitoiement sur vous-méme, la
psychose dépressive ou la mélancolie parce que quelqu'un meurt, alors vous n'avez pas vu
ce qu'est la vie, comment la mort fait partie de la vie. Vous ne I'avez pas vu ou vous n'étes
pas prét a affronter les réalités de la vie. Le phénoméne de mourir, de la mort va étre |a, donc
le chagrin ne peut pas étre éliminé. Elle concerne toute I'espéce humaine, c’est la danse de
la vie.

Ce n'est pas lié a un individu en particulier, ce n'est pas une réaction, c'est une expérience
comme la chaleur, le froid, 'humidité du climat. Le chagrin est une expérience ; c'est une
expérience merveilleuse. Vous vous rendez compte du charme du vivre ensemble lorsque
vous prenez conscience que le vivre ensemble peut prendre fin a tout moment, de maniére
imprévisible. Vivre devient plus beau, plus fascinant a cause de cette imprévisibilité de la
mort et du fait de mourir. N'est-ce pas ? S'il n'y avait pas de mort et que nous devions vivre
les uns avec les autres sans fin, la situation ne serait-elle pas critique ? Mes amis, il y a du
charme et du plaisir a vivre, il y a de la grandeur a vivre parce qu'il y a la mort.

38



Passons maintenant au mot souffrance qui a été utilisé dans la question. Supposons que
vous voyagez dans un pays tropical d'Afrique. Vous étes allé vous promener et quelque
chose vous pique la main ou le pied. Il y a de la douleur. C'est un fait physique qui a lieu a
un moment donné dans le temps, a un endroit donné, tres limité par nature, cela a une
existence momentanée. Ou bien vous avez une maladie, il peut s'agir d'une maladie
congeénitale ou d'une maladie occasionnelle, d'une infection virale ou autre, et il y a de la
douleur dans le corps. C'est un fait avec lequel il faut vivre. Mais alors comment est-ce que
je réagis a ce fait ?

S'il vous plait, voyez avec moi que la souffrance est une réaction auto-générée face a un fait
qui est douloureux. Je dis :"Pauvre moi, pourquoi devrais-je étre malade alors que je voulais
partir en vacances ? Et puis je nourris ce sentiment de "pauvre moi", heure aprés heure, jour
apres jour, et je stimule une continuité qui n'est pas la. La continuité donnée aux réactions
en les ruminant est un malheur auto-généré.

Toutes les souffrances psychologiques sont générées par nous a travers nos réactions aux
faits de la vie. Je dis :"Pauvre moi ! nous étions amis, ou amants, nous vivions ensemble et
mon ou ma bien-aimé(e) se détourne. C'est un fait douloureux. Il ou elle m’avait transpercé
le coeur comme une fleche, oh oui. Mais alors pourquoi s'est-elle détournée, pourquoi s'est-
il détourné ? J'ai tant fait pour lui, j'ai tant fait pour elle ! Nous continuons a nous souvenir de
ce que nous avons fait pour le partenaire et comment il a été ou est ingrat. Nous nous
attardons la-dessus. Nous n'acceptons pas le fait, intérieurement il y a une résistance au fait,
un désir de s'éloigner du fait, vouloir que la personne revienne et cela ne se produit pas. La
personne s'est détournée. Dans ma téte, j'imagine qu'il est revenu. Je continue a le souhaiter,
et vais dans le passé, ravivant ce qui est mort, ramenant la mémoire, augmentant la
souffrance.

Si la pensée ou le souvenir n'assure pas la continuité d'une réaction qui s'est produite a un
moment donné, par rapport a un fait, il n'y aura pas de souffrance. La souffrance
psychologique est auto-générée. Etre religieux, c'est mettre fin a toute souffrance
psychologique alors que vous étes au milieu de la vie et des relations. Je ne peux aider
personne d'autre a mettre fin a sa souffrance si la souffrance n'est pas terminée maintenant.
Si vous ne savez pas nager, vous ne pouvez pas aider une personne qui se noie. Vous
pouvez plonger dans l'eau et, dans vos efforts pour aider un ami, vous vous noierez. Cette
habitude de souffrir, cette dépendance a la souffrance, cette glorification de la souffrance doit
cesser avant que I'on puisse aider ceux qui souffrent autour de soi.

Nous avons fait la distinction entre le chagrin et la souffrance. Le chagrin ne peut pas étre
arrété. Tant qu'il y aura de I'amour dans le cceur humain, la douleur y sera comme l'inverse
de I'amour. Tant qu'il y aura une sensibilité non rationnelle, non logique, un sentiment d'unité
avec la vie, un sentiment d'appartenance a I'ensemble de la vie, le chagrin sera la. L'amour
et le chagrin vont de pair. La vie et la mort vont ensemble. Le vivre ensemble et la séparation
coexistent toujours. Mais la souffrance peut prendre fin. Quand on apprend a accepter la vie,
a lutter contre l'injustice sans créer en soi un complexe de martyr, alors il est possible de
traverser la dualité du plaisir et de la douleur, la dualité de I'acceptation et du rejet sans jamais
étre contaminé par ce qu'on appelle la souffrance psychique.

Regardons la souffrance sous un angle Iégerement différent. Si vous et moi n‘avons aucune
image de nous-mémes que nous essayons de projeter dans notre comportement, des
images que nous voulons que les autres reconnaissent et respectent, si nous n‘avons aucune
image de nous-mémes - en tant que personne instruite, cultivée, douce, une personne
religieuse, une personne intelligente, ou autre - y aura-t-il une possibilité d'étre blessé ? Y

39



aura-t-il une possibilité de souffrir dans une conscience qui n'est pas du tout touchée par
cette occupation de construction d'images ?

Chaque fois que je dis que je suis blessé, c'est I'ego qui est blessé, parce que l'ego s'est
imaginé étre d'un certain statut, stature, classe ou caste. Si le mythe de I'ego, qui n’a aucun
contenu factuel, est résolu et que son existence en tant qu'invention conceptuelle est
comprise, y aura-t-il de la souffrance ? Il peut y avoir une blessure momentanée quand
quelqu'un se comporte d'une maniére désagréable, indigne ou essaie de vous humilier, il y
aura une blessure, une piqlre, mais ensuite ¢ca s'arrétera. Vous vivez complétement la
douleur de cette blessure, a ce moment-la, puis cela se termine. Nous parlons d'une culture
alternative, d'un mode de vie alternatif, d'une dynamique alternative dans les relations
humaines, d'une nouvelle dimension de la conscience. Au lieu de soigner la mémoire, au lieu
de transférer la blessure a la mémoire sous forme de douleur, si on la vit a ce moment-la et
qu'on y met fin complétement pour qu'elle ne laisse aucun résidu, aucune cicatrice, y aura-t-
il de la souffrance ? Les étres humains, qui aspirent a voyager vers Mars, Neptune ou la Lune
et pensent y établir des colonies, ne devraient pas avoir peur d'explorer de nouvelles
dimensions de conscience en eux-mémes, d'explorer une nouvelle culture, une nouvelle
facon de vivre.

La souffrance n'est-elle pas liée a l'identification a I'ego, qui n'est qu'une idée ? La souffrance
a-t-elle un fondement ? La blessure a une base, la douleur a une base, ce sont des
sensations physiques. Le sens esthétique psychologique est blessé, c'est compréhensible.
Mais n'est-ce pas la mémoire qui lui donne une continuité ? Si nous apprenons la science de
la vie dans laquelle nous ne créons pas du tout de nouveaux souvenirs, en apprenant a gérer
les anciens souvenirs, le passé humain contenu en nous, de maniére saine et équilibrée, il
est possible de mettre fin a la souffrance.

En ce qui concerne la souffrance physique, il y a des millions et des millions d'affamés sur la
planéte, ils souffrent. Si la personne qui pose la question fait référence a ce genre de
souffrance, cela peut bien sar étre aidé. Nous devons apprendre a partager les ressources
de la planéte, nous devons apprendre a partager les ressources que nous produisons, les
produits du travail, du travail humain, non par charité, non comme obligation, mais en
reconnaissant les droits des étres humains au partage des ressources. Cette souffrance peut
étre résolue. Si vous apprenez l'art d'aider les gens en devenant infirmiére, alors
meédicalement, cliniquement, vous pouvez aider a diminuer la souffrance des personnes
physiquement et psychologiquement malades.

Passons maintenant a la derniére partie de la question ? Comment faire face a la souffrance
sans se perdre ? Qu'est-ce que cela signifie ? Que nous dit I'expression "se perdre" ? Cela
dit-il sans perdre I'équilibre, sans perdre la raison, sans perdre la paix ?

N'avons-nous pas vu des infirmiéres trés compétentes a I'ceuvre dans les hopitaux, aidant
des patients graves traversant des états aigus de maladies mortelles ? Avez-vous observé
leur comportement ? lls sont posés, ils rayonnent de paix et de réconfort, ils apaisent les
patients par leur présence, par leurs regards, la fagon de les regarder, par leurs paroles. lls
ne s'assoient pas a c6té du patient pour se mettre a pleurer, n'est-ce pas ? Oh, pauvre toi,
comme tu souffres ! lIs n'obligent pas le patient a mettre sa téte sur son épaule et a pleurer.
lls donnent de l'assurance. Les pompiers essayant d'éteindre un incendie, les avez-vous
observés ? lls peuvent faire leur travail parce qu'ils sont formés. lls ne se laissent pas
submerger par ce qu'ils voient. Il est possible d'éprouver de la peine pour la souffrance
d'autrui, de la ressentir profondément, intensément, tout en conservant son sang-froid, son
équilibre, sa force.

40



Et comme le phare dissipe les ténébres, perce les ténébres environnantes, aidant les navires
a naviguer dans les vastes océans, de la méme maniére une personne dont la souffrance
psychologique dans la vie a complétement pris fin et dont la conscience est devenue un
phare, rayonnant la lumiére de I'amour, la clarté de la compréhension et la paix de la
relaxation, cette personne peut étre d'une aide considérable a la souffrance de I'humanité.
Mais si on a des contradictions en soi, des conflits refoulés, des tensions refoulées ou des
contradictions ignorées, si on n'est pas entier, si on est divisé ou fragmenté a l'intérieur, alors
je pense qu'on se perdrait. Chaque fois que I'on doit étre témoin d’'une souffrance physique,
psychologique ou trans-personnelle, si I'on est emporté, c'est parce qu'on n'a pas la vitalité
de tenir sur ses pieds.

Etre religieux, c'est vivre, et vivre, c'est étre complétement libéré de la souffrance
psychologique. Sinon, vivre serait un calvaire permanent. Nous avons vu la peur, comment
I'inhibition de la peur génerent la souffrance, tout comme le désir de dominer provoque aussi
la souffrance. Une conscience libre de peur, une action libre du fardeau et du poids de la
peur, une action née de votre compréhension, une action sans choix, est la source de
'accomplissement. Mes amis, vivre est son propre accomplissement. L'acte de vivre est le
seul culte que l'on puisse rendre au divin a condition que la vie ne soit pas polluée par la
souffrance intérieure. La fin de la souffrance psychologique est I'émergence de I'amour et de
la compassion.

Avec ces mots concluons ces dialogues. Je remercie chacun d’entre vous pour la
coopération que vous avez apportée a l'oratrice. Ce n'est que lorsqu'il y a des auditeurs
qgu'un dialogue a lieu. L'écoute est une activité aussi créative que la parole. Ainsi, les
dialogues ont été possibles grace a votre participation active. Avec mes sincéres
remerciements a chacun d'entre vous.

41



Sommes-nous vraiment vivants
BOVENDONK 8 septembre 1991

C'est avec une grande hésitation que je me lance dans une communication verbale. J'ai
parlé au cours de rencontres, j'ai donné des conférences et des camps dans différentes
parties du monde, pendant les trente derniéres années, environ. Mais ceci va étre la
derniére conférence, le dernier séminaire, non seulement en Europe, mais probablement
dans tous les pays du monde. Surgissent donc une hésitation et un sens aigu de la
responsabilité alors que je m'embarque pour ce voyage verbal.

Peut-étre y en a-t-il ici, dans cette assemblée, qui m'ont écoutée de nombreuses fois,
durant les vingt derniéres années, et il se peut qu'il y en ait qui viennent pour la premiére
fois. A l'intention de ceux qui viennent pour la premiére fois, j'aimerais préciser que ces
rencontres sont des explorations verbales. Ce sont des explorations en commun (orateur
et auditeurs) pour découvrir le sens de la vie, le mystére qu’est cette action de vivre,
I'essence des relations personnelles et bien d'autres aspects significatifs de la vie sur
cette planete.

Donc, s’il vous plait, ne traitez pas ces communications comme des conférences ou des
discours intellectuels. Il n’y aura pas le type de relation entre un orateur actif et des
auditeurs passifs. Il y aura une aventure commune. L’orateur regardera les faits et
partagera, a l'aide de mots, ce qu'elle a pergu ; et les auditeurs, en écoutant ces mots,
devront regarder les faits qu’ils expriment. A moins qu’il n’y ait cette participation créative
de la part de l'orateur et des auditeurs, il n'y aura pas de dialogue, il n'y aura pas de
communication, il n'y aura pas d'exploration commune. Nous chevaucherons les mots
(par le canal verbal) et les utiliserons pour observer les faits psychologiques qu'ils
expriment. J'espére donc que vous vous joindrez a moi dans cette exploration. Nous ne
sommes pas venus ici pour recevoir une stimulation intellectuelle ou une distraction
émotionnelle.

Il' y a eu une période dans la vie de la famille humaine globale, peut-étre entre 1945 et
1975 (ou 1980) ou les gens ont pu s'adonner au luxe des études académiques ou
théoriques, a la théologie, a la philosophie, aux sciences orientales et aux pratiques
spirituelles, etc. Mais le monde dans lequel nous vivons, le contexte auquel nous sommes
confrontés, c'est quelque chose de tout a fait sérieux. Nous n'avons pas le temps de nous
adonner aux abstractions, car la situation sociale, politique, économique, change
pratiquement a chaque heure, le contexte de notre vie, le style de notre maniére de vivre,
change aussi chaque jour, a cause des développements fantastiques dans le domaine de
la science et de la technologie : sciences physiques, sociales, et progres technologique.
L'emploi du temps quotidien change avec chaque nouveau gadget entrant dans la maison.
Les médias électroniques, qui vous tiennent compagnie dans vos heures de veille,
affectent la chimie et la neurologie de I'étre humain.

Quand on doit travailler ensemble pendant des heures avec les ordinateurs ou de tels
gadgets électroniques, ils exercent vraiment une influence, non seulement sur I'organisme
biologique, mais aussi sur I'organisme psychologique et son fonctionnement. Donc, nous
regarderons ensemble les faits de notre vie quotidienne, nous nous poserons des
questions avec l'austérité, 'absence de complaisance d'un savant. Nous nous poserons
des questions sur la validité de nos croyances, non seulement religieuses, politiques ou
économiques, mais aussi sur nos croyances psychologiques, sur nos superstitions etc.
C'est la ce qu'implique le mot "exploration”. Et ne soyons pas effrayés si nous traitons des
bases de la vie, des fondements de la vie.

Nous pourrions amorcer nos questions en nous demandant si nous sommes vivants, si
nous sommes éveillés, si vraiment nous vivons, ou bien si nous sommes dans l'illusion

42



d'étre éveillés, conscients et vivants. J'espére que nous ne sommes pas génés par le fait
gue je commence par ces questions fondamentales. Nous avons a notre disposition a
peine cing ou six jours, et nous envisagerons la vie de toute la famille humaine, la vie du
monde en nous, en vous et en Moi.

Donc, sommes-nous vraiment vivants ? Qu'est-ce que vivre ? Ou commence la vie ?
Commence-t-elle avec la conscience de ce qui nous entoure ? Commence-t-elle avec la
conscience du corps, des organes des sens, de leurs mouvements ? Et comment entrons-
nous en contact avec la vie autour de nous ? Quand nous pronongons le mot "vie" que
signifie-t-il pour nous ? Signifie-t-il la maison, I'appartement, le cottage, la chambre ou je
vis ? L'agglomération, la ville, le pays ou je vis ? Les structures politiques, économiques
dans lesquelles je travaille ? Quand nous pronongons le mot "vie", cela signifie-t-il le
monde fait par 'homme ? Signifie-t-il le monde matériel, aux niveaux biologique et
physique, avec lequel on peut entrer en contact par les organes des sens ?

Qu'est-ce que la vie ? Et qu'est-ce que le fait de vivre ? Le mot "vie" signifie-t-il la
connaissance, les idées, les théories dont nous avons hérité, que nous avons acquis ou
cultivé et avec lesquelles notre esprit se plait a jouer tout le temps, verbalement ou non ?
Qu’est-ce que la vie ? De quoi sommes-nous conscients ? Est-ce que le physique, le
matériel, le visible, le tangible d’'une part et le monde de la connaissance, des idées et
des théories - ce monde fait par I'hnomme -, d'autre part, sont séparés ? Sont-ce des entités
ou des unités compartimentées ? Le sensuel et le psychologique constituent-il la totalité
de la vie ? Ou y a-t-il quelque chose de plus dans la vie que ce dont nous sommes
conscients, a quoi nous sommes éveillés ? Je me demande si nous nous sommes
vraiment posé cette question.

Supposons, dans l'intérét de notre dialogue, que nous sommes conscients du monde
matériel qui nous entoure, que nous sommes conscients de la terre, du ciel, du systéme
solaire, du royaume végeétal, du royaume animal, que nous sommes conscients de la vie
que 'hnomme n'a pas créée. Elle a des formes, des couleurs et des qualités innombrables,
mais elle n'a pas été créée par les hommes. Elle existait avant que I'espeéce humaine
n'apparaisse sur cette planéte. Elle n'a donc rien a voir avec la pensée humaine, avec la
philosophie humaine, la théologie ou les doctrines. C’est quelque chose qui s'est
autogénéré. Elle semble avoir sa propre source d'intelligence qui entretient une variété
innombrable d'expressions, de comportements, dans I'harmonie et en un ensemble
ordonné. Sommes-nous conscients de cela ?

Et comment tendons-nous la main vers ce monde qui n’a pas été créé par 'homme ?
Comment percevons-nous ce phénomeéene de la vie qui s’est générée elle-méme, qui se
maintient et se regle elle-méme ? Et cela est devant nous, prouvant I'existence d’énergies
variées, nous exposant leurs danses et leur interaction. A chaque seconde de la vie,
I'interaction continue. Comment cela est-il pergu ? Parce que la perception semble étre le
fondement du contact et de l'interaction.

Percevons-nous ce phénoméne de la vie autour de nous ? ce phénomene accessible a
nos organes des sens ? A l'aide de mots, de noms, d’adjectifs, de critéres, de normes,
d’une structure des valeurs, est-ce que notre perception, est-ce que I'action de percevoir
porte en elle tout cet attirail ? Tous ces noms, ces mesures, ces valeurs ? Quand nous
examinons ces noms, ces symboles, ces mesures, ces idées, nous ne regardons pas la
vie.

Pour avoir un contact personnel, de premiére main, avec ce qui est, n’est-il pas nécessaire
que notre vue soit purgée de la connaissance ? Autrement, notre perception et notre
contact, notre réaction, notre utilisation des choses soi-disant matérielles seront
empéchés par les théories, par les descriptions, les définitions et les valeurs attachées a
ces perceptions. |l n'y aura pas une immédiateté de contact, et de ce fait, il ne pourra pas
y avoir d’interaction entre cela qui est et nous-mémes. Comme je le disais, il y a quelques

43



minutes, nous plongeons dans les eaux profondes des questions fondamentales qui
peuvent en étonner certains, mais qui semblent étre extrémement importantes, et cela
dans le but de rencontrer les défis qui nous attendent dans la vie quotidienne.

La perception porte en elle le mot, le nom, la mesure, la valeur, rapporte la sensation
faussée par la connaissance et génére une réaction conditionnée par la culture et
I’éducation recues. Ou est alors le contact avec la vie ? N’allons-nous pas répétant,
propageant, perpétuant la connaissance humaine qui a été la pendant des milliers
d’années ?

J’espére que vous verrez qu’aucun mot ici n’est prononcé dans un sens péjoratif. Le
processus qui consiste a nommer et a identifier, a reconnaitre, a mesurer, a évaluer (tout
ce qui est I'essence de la civilisation humaine, du développement et de la culture) est
respecté, autant par l'orateur que par vous-mémes. Mais, comme un savant travaillant
dans son laboratoire, nous travaillons ici et nous mettons en question la validité de notre
confiance en la perception qui est elle-méme polluée par la connaissance, qui est limitée,
qui vous donne des renseignements sur un objet, méme apres que vous l'ayez regardé
avec vos yeux. Ce que vous tirez de cette perception, c'est une information, un
renseignement venant de I'héritage du passé ou d'une connaissance acquise. Notre
contact avec le merveilleux phénoméne de la vie matérielle auto-générée, se maintenant
elle-méme au niveau matériel, au niveau physique, est donc un contact indirect, un
contact de seconde main, qui est géné par la connaissance et l'expérience de nos
ancétres. S'il vous plait, voyez bien cela avec moi.

Si le fondement de la relation, le fondement de l'interaction entre ce qui est et nous-
mémes n'est pas corrigé, alors je me demande si nous ne rencontrerons jamais le
phénoméne appelé vie. Nous serons satisfaits en appelant un arbre "arbre", alors que
nous ne rencontrons pas cet étre qu'est I'arbre. Nous serons satisfaits en appelant la terre
"terre" bien que n'étant pas conscients du fait que la terre est un étre comme vous et moi,
qui a une vie organique, une intelligence, comme nous semblons en avoir. Alors, les
rivieres, les océans, les montagnes, les oiseaux, les animaux seront regardés comme des
objets utiles a nos besoins physiques, a nos bons vouloirs psychologiques, a nos
ambitions, a nos désirs de domination et de possession. Et les relations de I'humanité
avec la nature sont empoisonnées par ces motivations.

Ne l'avons-nous pas vu dans la civilisation industrielle que nous avons construite dans
les cinquante ou soixante-quinze dernieres années, comment nous avons dérangé
I'équilibre de I'environnement, I'équilibre écologique et I'hnarmonie, comment nous avons
pollué les océans, les riviéres, I'atmosphére, la couche d'ozone ? Ce ne sont pas des
problémes écologiques ou d’environnement : ils révélent une crise de la culture humaine.
Ils indiquent que, peut-étre, toute la civilisation devra étre démantelée. Le fondement des
relations avec la nature ou avec le phénomeéne de la vie devra passer par une énergique
transformation qualitative, si la planéte doit survivre et si I'espéce humaine doit survivre.
Sans parler de la question de vivre en harmonie, dans I'amitié etc.

Donc, mes amis, peut-étre que nos perceptions sont fragmentaires quand nous regardons
un soi-disant objet (qui n'est pas un objet, mais qui est un compagnon de vie). Tout ce
qui existe sur la planéte ou peut-étre sur d'autres planétes, ce sont des compagnons ; ils
sont la pour partager la vie avec nous, et nous sommes ici pour partager la vie avec eux.
Non pas les exploiter. Non pas les traiter d'une maniére cruelle, indécente, inhumaine.
Nous nous sommes réduits a étre une race de pillards de la planéte. Comment pouvons-
nous parler de religion et de spiritualité si nous ne transformons pas la qualité de notre
perception et la texture de notre contact avec ce qui est autour de nous ?

Je voudrais donc partager avec vous, dans cette causerie d'introduction, le sentiment de
la nécessité d'une purification : purifier la perception, purger la perception du mot, purger
la perception du savoir qui divise en fragments Et de ce fait, la perception du tout, de

44



I'interrelation (puis-je utiliser le mot de la "divinité de la vie"), nous échappe. La sainteté
de la vie nous échappe. Donc, la perception est le fondement du contact et de chaque
relation qui implique une interaction des énergies. Et pendant que nous sommes
ensemble, nous chercherons et nous verrons s’il est possible de libérer la perception de
cette activité fragmentaire et de le faire dans une telle qualité que, méme a travers les
organes des sens, alors que nous tendons la main vers le particulier, la perception nous
rende conscients de l'interrelation entre ce particulier et la totalité de la vie, le tout de la
vie, l'indivisibilité, l'unité de la vie.

Ce que nous appelons le matériel, le sensuel, le visible, c'est, pour parler clairement, de
I'énergie. C'est ce que les sciences physiques nous ont expliqué, ont vérifié pour nous :
que la matiére n'est rien d'autre que de I'énergie solidifiée. Donc, quand nous sommes en
contact avec le matériel, le physique, le sensuel, nous sommes en contact avec des
énergies. Et ces énergies sont le parfum de la divinité, ou de l'ultime réalité de la vie :
énergies bienfaisantes s'exprimant elles-mémes par la fertilité de la terre, I'électricité des
eaux, I’énergie solaire etc.

Sommes-nous conscients de ces énergies aujourd’hui ? J'ai bien peur que non. Nous ne
sommes pas conscients de ces énergies, de ce don si précieux de la vie, indispensable
a notre vie. C'est pourquoi nous disions :"Sommes-nous vivants ? "Si vivre c’est étre relié,
et si pour étre relié il est nécessaire de percevoir, d'étre conscient de, en contact avec, et
puis de réagir, alors, bien s(r, nous avons manqué quelque chose. A la poursuite de la
connaissance de la vie, a la poursuite de la connaissance du prétendu monde matériel,
nous avons manqué ce contact vivant avec I'essence de la vie.

L'énergie, c'est I'essence de la matiére, une énergie qui toujours change, qui jamais n'est
statique. Sur ce point, nous reviendrons plus tard. Donc, du matin jusqu'a la nuit, nous
sommes entourés par d'innombrables énergies qui se présentent devant nous sous des
formes diverses, des couleurs, des parfums etc. Mais nous ne sommes pas conscients
de leur proximité. Nous cherchons le plaisir a travers le contact et cette quéte, cette
recherche du plaisir nous a handicapés psychologiquement, parce que la vie autour de
nous est un moyen en vue d'une fin, pour nous procurer du plaisir. Alors, il se peut que
nous fassions une promenade dans les bois, pour le plaisir, ou peut-étre dans un but de
santé, mais non pas pour étre dans la compagnie du bois, en compagnie des oiseaux,
des arbres, de I'nerbe. A moins qu'il n'y ait cette conscience, il ne peut y avoir d'interaction
et a moins qu'il n'y ait cette interaction, mes amis, il ne peut pas y avoir de vie commune.
Nous coexistons sur cette planéte avec des étres innombrables, mais la coexistence, ce
n'est pas la vie commune, la vie ensemble. La coexistence ne conduit pas nécessairement
a un partage de la vie.

Donc, si notre préoccupation c'est la vie, si nous sommes intéressés par le fait d'étre
vivants, si nous sentons que c'est une bénédiction d'avoir des yeux pour voir et des
oreilles pour entendre, alors je pense que nous devrons sonder le secret qui consiste a
purger la perception de toute notre connaissance. Cela n'implique pas, cela ne signifie
pas que, quand j'ai soif, je ne doive pas me tourner vers un verre d'eau ou que je ne doive
pas faire du jardinage ou travailler dans ma ferme. Je m'occuperai du particulier en tant
que particulier, mais je serai conscient du fait que ce particulier est tout autant une
expression de la vie que, lorsque je me considere moi-méme comme une expression de
la vie. Mes amis, ce que j'essaie de dire, c’est que le cosmos tout entier est notre
demeure. Non pas la maison, l'agglomération, la ville, les Pays-Bas, I'Angleterre, la
Pologne, la Finlande. Pas méme la planéte, mais le cosmos tout entier. Nous sommes
reliés organiquement aux énergies en interrelation, nous sommes reliés organiquement a
tous les étres qui sont autour de nous, dans la compassion.

La deuxiéme dimension de la vie autour de nous, c'est le monde fait par I'homme, la
société, les nations, les gouvernements, les états, les structures socio-politico-

45



économiques, les institutions, les relations humaines structurées : familles, organisations,
institutions etc., les idéologies, les théories. C'est un monde fait par I'homme. || commence
par une idée, un concept, il commence par un mot et il se termine par la construction de
structures : une structure de la pensée, une structure sociale, une structure économique,
des structures technologiques. Ainsi, le monde fait par I'hnomme est un monde structuré.

Il'y a des étres, des interactions, il y a une totalité, une interrelation. Mais ici, dans le
monde fait par ’'homme, tout est structuré. S'il vous plait, voyez bien cela. Parce qu'une
société, une société humaine globale a été possible grace a l'exercice d'une structure,
grace a des constructions, en les arrangeant, en les organisant avec l'aide de la
|égislation, des milices etc.

Au niveau physique, donc, nous sommes avec la vie non structurée. Nous pouvons
essayer de lui imposer et de greffer sur elle la structure de nos idées et de nos concepts,
mais ils ne s'y plient pas. Vous ne pouvez pas emprisonner ou capturer la nature libre, la
nature auto-générée, dans le cadre de vos idées et de vos concepts. Elle a sa propre
source d'intelligence, elle a son ordre intérieur propre et son harmonie, et cela défie tous
les efforts que I'homme peut faire pour I'emprisonner.

Mais le monde fait par I'hnomme est un monde de structures. C'est peut-étre quelque chose
d'inévitable, mais ces structures sont un trés bel aspect du développement humain.
Durant la semaine que nous allons passer ensemble, nous essaierons de voir ou
commence cette affaire de structuration, comment I'humanité est arrivée a cette activité
d'idéation ou de conceptualisation, pour réduire une expérience concrete a une idée
abstraite, fondre ces idées ensemble, construire et organiser une pensée, et développer
une idéologie, découvrir un code de conduite, mettre en ceuvre ces idéologies, etc.
Systématiquement, les structures de la société humaine se sont développées, et cela a
travers d’'innombrables siecles. Comment traiter avec cela ?

Comment sommes-nous conscients ? Sommes-nous conscients de toutes ces
complexités ? Sommes-nous conscients de ce qu'est la pensée et de la fagon dont elle
fonctionne et opére en nous ? Il y a en nous toute la connaissance et |'expérience
humaines. Sont-elles dans quelque organe particulier ? Ou est-ce quelque chose
d'imprimé dans I'étre tout entier ? Et I'organisme tout entier est conditionné par la pensée,
la connaissance et I'expérience humaines. Si cela est imprimé dans notre étre tout entier,
cela n'implique-t-il pas - ou cela n'impliquera-t-il pas - que ce que nous appelons notre
activité mentale, ce que nous appelons pensées, sentiments, volonté, réactions, n'est
gu'un jeu répétitif dont nous avons été nourris, qui est provoqué par le contact sensuel,
et qui va se répétant. La pensée et le mouvement mental sont-ils seulement une répétition
mécanique de I'héritage ? Est-ce cela la connaissance ? La connaissance, alors, est-elle
le passé ? Et qu'est-ce qui a l'autorité de cette connaissance ? Qu'est-ce qui a l'autorité
de ce conditionnement qui s'impose a nos vies ?

De méme que nous nous relions a la vie physique auto-générée a l'aide des mots et des
idées, nous relions-nous les uns aux autres sous l'autorité des pensées et des concepts,
des définitions, des descriptions et des cadres : ce qu'un mari devrait faire, ce qu'une
femme devrait faire, ou une petite amie... et ce qu'est la sexualité ? Est-ce que nous
comptons sur l'autorité des structures mentales, des valeurs, des critéres du bon et du
mauvais, du péché, de la vertu, sur la description de la jalousie, de la haine ou de la
colére ? Nous basons-nous sur les noms et identifions-nous le mouvement des énergies
dans notre corps avec les noms que nous avons collectionnés ? S’il vous plait, travaillez
avec moi. Nous sommes ici, dans ce beau lieu de retraite pour quelques jours afin de
travailler ensemble. C'est une question de relation humaine.

Alors que nous avons habité le globe pendant vingt siecles, il ne nous a pas été possible
de vivre en paix et en harmonie avec nous-mémes, c'est-a-dire avec les énergies qui
opérent a l'intérieur de nous, ni de vivre dans I'amitié et en coopération avec les autres

46


http://p%C3%A9ch%C3%A9.de/
http://noms.et/

étres humains, méme avec la famille ou la société. Pourquoi en est-il ainsi ? |l n'a pas été
possible a I'espéce humaine de se libérer de la violence (ne sommes-nous pas environnés
par la violence ?), du militantisme, du terrorisme, de la guérilla a bas prix.

Ou que nous nous tournions, il y a de la violence, de plus en plus de violence dans la vie
quotidienne, de plus en plus de démonstrations d'irritation et de contrariété, de colére,
d'amertume, etc. dans notre vie quotidienne. Pourquoi les relations humaines ont tourné
a l'aigre en dépit de tant de religions, de tant de philosophie ? Qu'est-ce qui manque qui
fait que la connaissance ne nous permet pas de nous relier convenablement les uns aux
autres ? Pourquoi n'avons-nous pas trouvé le secret pour nous relier les uns aux autres
dans I'harmonie, dans une psychologie d'amitié et de coopération ? Pourquoi y a-t-il
toujours ce désir de s'affirmer, d'étre agressif, de dominer ou de dépendre de quelqu’un ?
Donc, il me semble qu'en dépit de toute la connaissance, de la vaste connaissance dans
tous les domaines de la culture, en ce qui concerne les relations humaines, l'espéce
humaine a échoué.

Alors, voulons-nous changer la qualité de, nos relations ? Voulons-nous échapper a la
psychologie de la confrontation, de la défiance, de la détresse et de la peur les uns des
autres, de I'hypocrisie, de la tromperie ? Voulons-nous échapper a toute cette saleté
(saleté psychologique) et aller vers la dimension d'une relation épurée ? C'est la la
question. La crise a laquelle I'espece humaine doit faire face est une crise culturelle. C’est
une crise de crédibilité du savoir et de La pensée. C'est une crise de la crédibilité au sujet
de toutes les théories a propos de la divinité. Si nous n'éprouvons pas de peur a
considérer cet aspect psychologique, nous explorerons ensemble si nos relations peuvent
étre purgées de cet esclavage de la connaissance et peuvent croitre dans la spontanéité
qui est le parfum de l'innocence, dans I'amitié, qui est le parfum d'une psychologie
coopérante, etc.

Nous devrons découvrir ce qu'il y a de plus en nous, outre la capacité de penser, car nous
coexistons avec les ordinateurs, nous vivons avec eux. L'ére de la robotique n'est pas
loin. Donc, qu'est-ce que I'nomme a en plus ? Ou est le secret de la vie ? Nous ne disons
pas que les ordinateurs sont vivants. lls ont différentes parties, software, hardware,
cerveaux électroniques assemblés, puces de silicone ou autres matériaux. Vous les
nourrissez d'informations. lls interprétent, peuvent décoder l'information et en tirer des
conclusions. Diriez-vous pour autant :"ils sont vivants" ? Alors, qu'y a-t-il de plus en nous
qui nous permet de déclarer que nous sommes vivants et qu'ils ne le sont pas ?

Finalement, mes amis, bien que nous commencions avec la perception sensuelle et le
contact avec le physique et que nous continuions avec le monde, fait par I'homme et les
interactions avec les structures, il semble y avoir une dimension de vie qui n'est ni
physique, ni psychologique. Le désir ardent de liberté dans chaque cceur humain, le désir
d'amour, de paix dans chaque cceur humain ne sont reliés a aucun instinct biologique, a
aucune pensée humaine ; ils ne sont pas une partie de la connaissance. Il semble donc
y avoir une dimension trans-psychologique. On utilise le terme"trans-psychologique”,
mais s'il se trouve que nous rencontrions quelque autre expression, nous la prendrons et
poursuivrons notre chemin.

En dépit des témoignages sur I'événement qu'est la mort (témoignages de gens en train
de mourir), sachant parfaitement que nous devrons mourir un jour, de quelque maniére,
quelque part, pourquoi y a-t-il un sentiment non verbalisé d'immortalité, d’'éternité ?
Pourquoi y a-t-il quelque chose dans chaque coeur humain qui défie cette idée de la mort ?
On sent qu'on ne fait qu'un avec quelque chose qui ne meurt pas, on éprouve un
sentiment de jeunesse éternelle. Donc, ce désir ardent de perfection, ce désir de pureté,
ce désir d'amour et de paix inaccessible a toute obstruction ne sont jamais nés de la
pensée, pas plus que des instincts biologiques, ils semblent étre des fleurs venant d'un
lieu auquel nous ne pouvons pas donner de nom.

47


http://partie-.de/

Pourquoi la beauté engendre-t-elle une telle joie, différente du plaisir ? Par une belle nuit,
si vous faites une promenade et voyez la beauté de la lune, cela vous donne de la joie.
Vous n'allez pas rapporter la lune a la maison dans votre poche. Par un jour d'hiver, assis
dehors dans le jardin, le fait d'étre baigné dans la chaude lumiére du soleil vous donne
de la joie. Il y a la une sensation de plaisir, mais aussi plus que cela. Il y a une sorte de
joie quand vous vous baignez dans un lac, dans une riviére ou dans l'océan. Donc, il me
semble que la possibilité de joie et de chagrin, d'amour et de compassion, de liberté
inconditionnelle, etc. indique qu'il y a une dimension qui n'est ni physique, ni
psychologique.

Pour vivre, il semble nécessaire d'étre ouvert a ces dimensions, d'étre conscient de leur
interrelation et d'ceuvrer avec cette conscience au niveau du particulier, du sensuel ou du
psychologique. Voyez-vous combien la vie est une chose belle et complexe ? Elle
demande la simultanéité d'un éveil aux trois dimensions. |l se peut qu'il y en ait plus, mais
pour les besoins du dialogue, nous en énumérons trois : le physique, le psychologique et
le non psychologique. C'est seulement quand il y a cet éveil intérieur aux trois et a leur
interrelation, quand il y a une conscience du particulier et un éveil au tout que, je pense,
il devient possible de percevoir le particulier a la lumiére du tout, de toucher le particulier
avec I'éveil au tout, et d'enrichir cette relation.

Donc, ce soir, nous nous sommes posé ces questions :"Sommes-nous vivants ? Qu'est-
ce que la vie ? Comment sommes-nous en contact avec elle ? Y a-t-il une interaction
entre la vie et nous-mémes ?"Dans cette causerie d'introduction, ce dialogue, cette
communication, nous avons essayé de déployer le canevas sur lequel nous allons
travailler la semaine prochaine, a partir de demain matin.

C'est donc une enquéte ouverte, une exploration de la vie, a laquelle vous participez
activement. Je vous remercie tous pour votre coopération et votre écoute de ce soir.

48


http://%C3%A9veil.au/

La dimension de ’observation
BOVENDONK 9 septembre 1991

Nous avons vu hier que notre contact avec la réalité commencait par la vue. Je me demande
si nous avons regardé soigneusement cette action de voir, et si nous avons saisi le mystéere
qui se trouve derriere.

Nous sommes nés-avec I'énergie qui opére par les yeux, et nous l'appelons faculté de voir.
Quand elle opere par les oreilles, nous I'appelons audition. Quand elle opére par le nez, nous
I'appelons odorat etc. Et si elle opére par les poumons, nous l'appelons respiration. La vue,
I'audition, I'odorat, la respiration ne dépendent pas de notre volonté ou d'un choix. Ce sont
des mouvements organiques holistiques. J'espére que vous avez bien vu cet intéressant
phénomeéne.

Au moment ou nous sommes éveilles et ou les yeux s'ouvrent, la vision se produit. Quel
fantastique phénoméne que cette énergie organique qui s'exprime par les yeux vers ce qui
nous entoure ? C'est l'organisme qui voit, c'est I'organisme qui entend, qui sent, c'est
I'organisme qui bouge. Que le mouvement soit celui de l'inspiration ou celui de I'expiration,
ou celui que vous appelez marche, ou le mouvement des mains etc. C'est un mouvement
organique, un mouvement holistique. Ce n'est pas un mouvement de parties séparées.

Si une partie d'une machine ne fonctionne pas correctement, vous réparez cette machine.
Mais est-ce que cela se passe ainsi en nous ? Les membres du corps ne sont pas des parties
de notre corps. Le corps n'est pas une totalité : c'est un tout mystérieux, indivisible qu'on ne
peut fragmenter.

Le tout de la vie se manifeste dans une forme humaine et I'énergie, la sensibilité, I'intelligence
contenues dans cet organisme humain fonctionnent par l'intermédiaire des organes des
sens. Donc le fait de voir est un mouvement, organique, involontaire, holistique. Y a-t-il une
division impliquée dans cette action de voir ? Ce mouvement nait-il de la dualité (un sujet, un
objet) ou est-ce une interaction naturelle, spontanée, entre différentes expressions de la vie
? Il est vitalement nécessaire de regarder les soi-disant activités des sens et de comprendre
I'essence de leur fonctionnement.

Si quelque chose ne tourne pas rond dans le corps, I'énergie de la vue s'en trouve affectée,
n'est-ce-pas ? Si une personne souffre de constipation chronique ou de quelque trouble de
I'estomac, la qualité de la vue s'en trouve affectée. Si I'organisme souffre de diabéte ou
d'hypertension, les qualités de l'audition et celle de la vue ne sont pas seulement affectées:
elles peuvent méme étre endommagées, n'est-ce pas? Si quelqu'un souffre de colére
chronique, la chaleur générée par cette colére affecte la vue. Si une personne souffre de
jalousie ou de peur, l'inhibition due a la peur affecte la circulation de I'énergie, qu'elle agisse
par les veux, les oreilles, ou une autre partie du corps. La créativité de I'énergie est bloquée
s'il y a quelque désordre que ce soit dans un quelconque membre du corps ou un quelconque
organe des sens.

Je ne sais pas si je réussis a partager avec vous l'idée que le mouvement des énergies au
travers des différents organes des sens avec lesquels nous sommes nés, sont des
mouvements holistiques. Et I'interaction entre ce qui nous entoure (la vie au niveau physique)
et ce qui existe en nous peut se produire spontanément, ces deux parties s'enrichissant I'une
I'autre, sans que la conscience intervienne a quelque niveau que ce soit. C'est ce qui se
passe avec la vue quand le fait de voir devient l'action de regarder. Peut-étre que, au
commencement de la civilisation, I'idée d'une entité prenant la direction de ces énergies, les
contrélant, les réglant, les exploitant, a frappé le cerveau humain, c'est-a-dire I'idée d'un
"moniteur", ce que vous appelez" la conscience du JE". Vous l'appelez "le moi", "l'ego". Donc,
bien que I'organisme voie holistiquement, le "je" regarde. Maintenant, le "je", le "moi", le "self"

49



utilise la vue pour quelque motivation. L'eau est vue, mais le "je" regarde, cherchant un verre
d'eau (le je, le moi, le self) les sons sont entendus, mais le "je" écoute la musique.

Donc quand l'idée d'une surveillance est introduite dans le processus de développement de
la civilisation, l'interaction se trouve limitée. Elle est limitée par le besoin, et le besoin crée
une obligation, une compulsion cour se relier au particulier. La vue peut ne pas étre reliée
au particulier. La particularisation du tout de la vie qui nous entoure devient une nécessité,
a cause de nos besoins physiques et des compulsions. Mes besoins me font chercher un
morceau de pain, un verre d'eau, me font chercher une personne particuliére. L'interaction
des énergies parmi les étres, parmi les expressions variées de la vie, est maintenant,
limitée par les besoins qui font partie de la destinée de I'espéce humaine.

Nous devons vivre dans le cadre des limitations, et elles ont leur beauté. Donc, quand le
"je" veut se relier a une forme particuliére de vie, a. un objet de vie particulier alors I'action
de voir se convertit en action de regarder. C'est une action de voir soutenue, née d'un
besoin, d'une compulsion. Vous cherchez une personne, une chose, et, quand le besoin
est satisfait, cette action de regarder se termine. Elle a un commencement et une fin. Elle
est circonscrite par les besoins, les compulsions ou les motivations. Si cela est clair,
voulez-vous continuer avec moi ? Nous entreprenons un voyage verbal. Nous sommes
des explorateurs de la réalité et nous devons naviguer a travers I'héritage de la
connaissance et apprendre a regarder les faits, de telle sorte qu'ils nous révelent la vérité
cachée en eux (sous eux et en eux).

L'action de regarder, c'est donc l'action de voir mais une action soutenue, née d'un besoin,
d'une compulsion ou d'une motivation. Quand l'action de regarder devient-elle celle
d'examiner ? Nous étudions ensemble ce matin les nuances de la perception, les aspects
divers de la perception. Pour que la perception soit libre, qu'elle soit libérée de la
connaissance, si elle doit étre purgée de la pensée et du mot, nous devrons tout d'abord
comprendre ce qu'est la perception, ou au moins ce qu'elle signifie pour nous dans ce
séminaire.

Quand quelqu'un regarde attentivement, son action est une action soutenue, dans un but
qui peut étre individuel, collectif ou de groupe. Pour effectuer une recherche en sciences
physiques ou en sciences sociales, vous regardez avec attention. Vous examinez. Vous
ne réagissez pas encore avec émotion. Vous enregistrez le mouvement de ce qui est ainsi
examiné, sans y réagir émotionnellement, sans lI'accepter ou le rejeter. Vous savez ? Vive
attention ; vigilance... Voir, regarder, examiner. Donc l'action de regarder avec attention,
de porter un regard soutenu, est aussi conditionnée et limitée - pas nécessairement- par
une motivation personnelle, mais par une motivation humaine. Le besoin peut ne pas étre
physique, il peut étre intellectuel. Ce peut étre le besoin de connaitre un objet, de
connaitre une chose, une expression de vie etc.

Si nous avons vu clairement, bien que brievement, la différence entre les actions de vair,
de regarder et d'examiner, nous remarquerons que, dans l'action de regarder et dans
celle d'examiner, la pensée joue un rble tres important. Dans le fait de voir, I'action de
nommer n'est pas inévitable. Identification ou connaissance, comparaison ou évaluations
ne sont pas inévitables dans I'action de voir. La vue embrasse la vie dans son ensemble,
dans son interrelation. Mais quand je regarde quelque chose, je regarde une expression
particuliere que je n'ai pas détachée, que je n'ai pas isolée du reste de la vie ; mais
pourtant je regarde sa particularité. Quand je regarde attentivement une particularité, je
la regarde dans le but de I'étudier, de I'analyser, de la disséquer, dans le but de I'utiliser
pour un avantage humain. Le processus qui consiste a nommer, a identifier, a évaluer et
a estimer entre en jeu quand commence l'action de regarder et de regarder avec grande
attention. Et c'est ainsi que la civilisation humaine a fleuri.

Les langues, les beaux-arts, les sciences sociales n'auraient pas pu se développer si
I'ingéniosité humaine ne s'était pas exercée sur ce processus qui consiste a nommer, a

50



connaitre, a identifier, a évaluer. Ces activités abstraites, ces moyens merveilleux pour
se relier au particulier, c'est la substance de la civilisation humaine. C'est ainsi que la
technologie et la science doivent s'étre développées. Continuons avec l'observation.

De Il'action de regarder et de celle d'examiner, nous passons a celle de I'observation oui
est une perception sans aucune réaction quelle qu'elle soit. L'action de regarder demande
une division entre le sujet et I'objet, le moi et le non-moi, le je et le tu. Dans l'acte
d'observation, on laisse tomber le fardeau des noms, des évaluations, des descriptions,
des définitions. Laissons-les tomber complétement. Dans I'action de voir, il n'y a pas de
choix, mais maintenant, il y a un choix pour libérer la perception de la division, pour la
libérer de I'action de la pensée.

Donc dans l'observation sont impliqués l'action de voir et le mouvement de I'énergie
organique. Mais la, l'action de voir se produit d'une fagon renouvelée, d'une maniere
revitalisée. Ce qui était involontaire, ce qui était passif devient, actif La division, qui était
volontairement acceptée et utilisée, est écartée. Il y a donc une vigilance qui peut ne pas
étre présente dans le fait de voir, il y a une nouvelle sensibilité générée par cette vigilance,
et ainsi la perception qui se produit dans I'état d'observation est purgée de la pensée, du
mot et des évaluations.

Nous sommes en train de chercher une nouvelle source de perception. Nos perceptions,
aujourd'hui, durant nos heures de veille sont génées par les motivations, les évaluations,
les jugements, les préférences, les préjugés. C'est un mouvement conditionné, inhibé, il
a perdu son élégance et sa pureté. Est-ce possible d'utiliser la division du moi et du non-
moi, le mouvement de la pensée, tout en agissant dans le monde fait par 'homme et en
relation avec les structures faites par 'nomme, et puis d'étre compétemment libre de cette
division quand nous vivons avec cela qui est auto-généré, quand nous vivons avec la
nature, avec le cosmos ?

Bien que nous vivions sur la planete terre, le cosmos est notre demeure, parce que la vie
est interrelation. Le mot "tout", qui effraie certaines personnes, est utilisé pour indiquer
cette relation spontanée de toutes les expressions. Les parties sont interconnectées, mais
les expressions de la vie sont reliées entre elles. S'il vous plait, voyez bien fa différence
entre les deux.

Les parties sont interconnectées, et l'interconnexion dans une structure se base sur un
systeme. Dans la connaissance aussi, les parties sont en interconnexion comme la
prémisse majeure, la prémisse mineure et la conclusion, ta logique inductive et la logique
déductive, les philosophies. Vous avez les présomptions, les hypothéses et les
conclusions qui en dérivent. Mais dans la vie, qui est un tout non structuré, qui est un
phénomene organique, indivisible, ne pouvant étre fragmenté, la perception basée sur un
systéeme de pensée peut ne pas générer un contact, peut ne pas mener au partage de la
vie. Je suis désolée d'emmener les nouveaux arrivants dans toutes ces eaux profondes,
mais cela semble cependant trés nécessaire, parce que la crise culturelle que nous
devons affronter ne demande rien de moins qu'une révolution dans la qualité de la
conscience, une révolution dans la qualité de la cognition et de la perception, une
révolution dans la qualité de nos réponses.

La demande, le défi, c'est celui d'une transformation dimensionnelle et non d'un
patchwork de réformes, de modifications et de qualifications dans les schémas de
comportement. Nous partageons, dans ces séminaires, la recherche de toute la race
humaine a. laquelle nous appartenons. C'est une quéte entreprise pour le bien de toute
la famille humaine. Notre quéte, notre recherche, notre exploration ne sont pas faites pour
satisfaire de mesquins petits désirs et des ambitions centrés sur nos petits egos, dans le
but d'éveiller des expériences et des pouvoirs transcendantaux, ou afin d'acquérir le
Samadhi ou le satori. Nous répondons au défi auquel I'humanité est confrontée
aujourd'hui.

51



Si une mutation ou une révolution dans la conscience doit se produire, elle doit
commencer au tout début par la perception, le fondement de notre contact. Aussi
I'observation pourrait-elle étre une autre source d'un nouveau contact. L'état
d'observation, dans lequel les systéemes de pensée sont entrés en non-action, quand les
mots et leur signification sont complétement suspendus et les énergies organiques
enrichies par le désir ardent de découvrir le sens de la vie, le désir ardent d'une interaction
créative entre la vie et nous-mémes se produit.

Vous savez, ceci demandera qu'on apprenne a observer méme dans une fagon méditative
de vivre, on duit apprendre a observer, parce que nous sommes entrainés a regarder, a
examiner, a faire de l'introspection, a réfléchir, a contempler, a analyser, toutes activités
basées sur quelque systéme de pensée, reliées a quelque idéologie, a quelque structure
des valeurs, reliées a un jugement sur la vie, a des théories au sujet de la vie, des dieux,
de la divinité. Donc nous sommes entrainés a regarder, a examiner, juger. Pouvons-nous
nous libérer de cette habitude de juger, d'évaluer, et croitre dans l'innocence qui est le
parfum du vide ?

L'observation, c'est un état d'étre dans lequel la conscience est vidée de tout
conditionnement, de toute connaissance, des habitudes héritées/ acquises ou cultivées,
des inclinations. Nous devrions nous éduquer nous-mémes a cette nouvelle sorte de
perception purgée de toute connaissance. Nous devrions passer du temps avec nous-
mémes, comme nous passons du temps a faire cuire les repas ou a faire notre toilette, a
exercer notre corps, etc. ou a lire des livres, a capter des informations a partir des médias
électroniques. Avons-nous la volonté de nous exposer nous-mémes a un état dans lequel
le mouvement de la pensée, le mouvement des conditionnements, celui des schémas
d'habitudes sont autorisés a. se mettre en retrait ?

A moins qu'une occasion ne soit donnée a l'organisme tout entier de laisser ce
mouvement cultivé se calmer de lui-méme, il n'existe pas de voie pour apprendre. Ces
mouvements ne peuvent pas étre supprimés ou réprimés ; ils ne peuvent pas étre
éliminés : on ne peut pas tes supprimer ou les forcer a disparaitre en adoptant quelque
nouvelle méthode et de nouveaux conditionnements. Nous avons joué au jeu qui consiste
a. adopter de nouveaux conditionnements pour nous débarrasser des anciens, a adopter
de nouveaux schémas d'habitudes avec le désir d'étre débarrassés des anciens. Et puis
les nouveaux deviennent vieux, l'intérét s'estompe, les stimulations dépérissent et nous
nous retrouvons dans t'état de rigidité psychologique d'un modele, d'un cadre, d'une
dépendance etc. Nous ne voulons pas, n'est-ce pas, continuer a. jouer ce jeu ?

Une autre source de perception devra étre explorée, sondée a l'intérieur de nous-mémes.
Nous ne pouvons pas retourner vers les vues naives primitives : nos vues sont enrichies
de l'ardeur a apprendre, de I'ardeur a se relier, a vivre. S'il n'y a pas d'amour de la vie, s'il
n'y a. pas un intérét pour une qualité dans l'action de vivre, pas d'intérét pour la qualité
de notre comportement, pour la qualité de notre conscience tandis que nous agissons
dans les relations variées, s'il n'y a pas d'intérét pour la vie, ni d'amour de la vie, la religion
n'a pas de sens, la spiritualité, pour une telle personne, n'a pas de sens. Alors, buvez,
mangez soyez heureux, répétez des modeéles, projetez le passé. Cela n'a pas
d'importance si la vie est une vie de seconde main, si vous vous ennuyez sans stimulants
etc.

Mais s'il y a une vénération envers la vie, un intérét pour la vie, un désir ardent de vivre,
d'étre relie a ce qui est, d'étre en relation avec la réalité, au tout de ta vie, alors je pense
que l'exploration devient inévitable. Dans le prétendu emploi du temps de ma vie
quotidienne, y a-t-il la volonté de passer du temps avec moi-méme et avec la vie autour
de moi et d'apprendre a observer, de croitre dans I'état d’observation ?

Les énergies conditionnées apportent la pensée et les souvenirs, elles apportent les noms
et les associations, les interprétations et les descriptions. Nous y sommes exposés, nous

52



sommes en proie au contenu de la conscience. Nous nous asseyons calmement et cette
exposition (cette mise a nu se produit. Nous ne sommes pas la pour nous livrer a
l'introspection, nous n'allons pas analyser ce qui est exposé, en accord avec quelque
théorie psychologique de Freud, Adler ou Jung, ou de quelque autre psychologue de I'Est
ou de I'Ouest. Nous n'allons pas analyser, interpréter. Mais s'il y a exposition, a travers
cette exposition nous n'allons pas méme regarder avec grande attention, examiner. Nous
ne regardons pas le particulier, mais nous examinons cette exposition.

Quand vous étes sur un rivage, assis dans la détente sur le sable, vous étes en présence
du grandiose océan. Vous étes en présence des vastes cieux. Vous étes en leur
présence. Ou bien, vous avez grimpé au sommet d'une montagne et vous étes exposé a
la liberté de la lumiére et des vents, au sommet de la montagne. Vous n'étes pas en train
de faire une certaine chose : vous étes en présence du soleil et de sa lumiére. L'exposition
a pour résultat une interaction d'énergies, et ce que vous appelez "joie" apparait comme
un produit dérivé. Ce que vous appelez "paix" apparait comme un produit dérivé de cette
exposition, qui est une exposition sans effort, dans la relaxation. Et l'interaction est la
nature de I'énergie.

Donc, quand nous passons du temps avec nous-mémes, assis confortablement dans une
posture quelle qu'elle soit mais de maniére a ce que l'appareil respiratoire puisse
fonctionner rythmiquement, sans étre géné, il faut que notre posture assise, debout ou
allongée, ne géne pas les mouvements d'inspiration et d'expiration, sinon il se pourrait
que la vivacité de la sensibilité et son action en soient affectées. Nous plagons donc le
corps dans une position assise confortable, et nous nous soumettons a cette exposition,
quoi qu'il se produise. Il y a alors une nouvelle relation qui consiste a étre avec ce qui est
exposeé, sans le toucher, sans le toucher émotionnellement ni intellectuellement par votre
logique ou vos philosophies, vos préférences ou vos préjugés. Alors, 'action se stabilise,
la vigilance est stabilisée. Il y a une attention qui n'est pas reliée au particulier, une
attention qui ne fait pas partie d'un mécanisme de défense de I'ego, mais qui est une
expression spontanée de l'intelligence. Donc I'état d'observation est un état de perception
sans réaction, un état d'attention dans la détente, d'attention spontanée.

Croitre dans cette dimension, ou dans une perception purgée de toute connaissance est
vitalement nécessaire. Nous pouvons utiliser la pensée si et quand c'est nécessaire. Mais
nous ne devons pas rester prisonniers de la connaissance et de I'héritage pendant vingt-
quatre heures. Les préférences et les préjugés, nos théories, nos idéologies, nos
jugements n'interférent pas avec nos perceptions et nos réactions. L'état d'observation
lave complétement la conscience de tous les esclavages a I'égard de la pensée et de ses
mouvements.

Vous savez ? C'est la liberté de la perception qui est le fondement du contact, qui est
I'origine de la relation. Donc quand nous passerons une demi-heure ensemble, que nous
le ferons chaque jour tant que nous serons ensemble, ce ne sera pas un nouveau rituel.
C'est une maniére d'apprendre a étre dans un état inconditionnel d'exposition sans
inhibition au contenu de notre étre. Nous apprenons cela ensemble Ainsi se dissipe toute
la peur d'étre avec soi-méme, avec le contenu de sa conscience.

Dans la civilisation industrielle dans laquelle nous vivons, I'atmosphére, les conventions,
la fagon de vivre ne sont pas un soutien pour de telles explorations, pour nos explorations
non verbales. Les conférences, séminaires, discussions sont acceptés, les mouvements
physiques sont prescrits, de méme que sont prescrits les mouvements intellectuels dans
lesquels ont lieu des discussions au sujet de nouvelles techniques et de nouvelles
meéthodes. Mais ce style de vie n'est pas un soutien pour une exploration non verbale qui
ne peut avoir lieu qu'en restant psychologiquement dans un magnifique silence, qu'en
étant dans une liberté absolue hors des griffes du je, du moi, de I'ego qui est le "moniteur”,
réglant et contrélant le mouvement de nos énergies, qui crée une invisible barriére autour

53



de lui-méme, comme nous construisons des maisons autour de nos corps et vivons a
l'intérieur.

Le self, le moi, I'ego, a été entrainé a construire, pensée aprés pensée, brique apres
brique, une cléture autour de lui-méme, et a se sentir en sécurité dans cet enclos. Qu'est-
ce que la connaissance sinon un enclos ? Qu'est-ce que l'expérience sinon une
interprétation de la connaissance, une interprétation des événements de la vie, en accord
avec la connaissance, en accord avec notre héritage ? Tant que nous sommes reliés au
monde fait par 'homme de tels enclos ont une pertinence et nous nous tournerons demain
matin vers le monde fait par I'homme, les enclos, les systémes, les structures. Nous
regarderons tout cela, honnétement, loyalement, nous découvrirons jusqu'ou ils sont
pertinents et valides aujourd'hui. Ou alors, s'ils ont perdu leur pertinence, quelle est I'autre
alternative ?

Mais ce matin, nous nous sommes efforcés d'attirer I'attention de nos compagnons de
recherche sur le phénoméne de I'énergie organique ou de l'intelligence opérant par les
différents organes des sens. Je pense que nous avions imaginé que par les yeux ou la
vue s'exergait une énergie différente de celle qui fonctionne ou opére par les oreilles ou
par le nez. Ce ne sont pas des énergies différentes, ce sont des expressions différentes
de la méme énergie organique, holistique. Quelle beauté, quelle subtilité ! Ainsi, nous
voulions attirer l'attention de nos amis vers ce qui est appelé : action de voir, ou
d'entendre, de sentir, de bouger etc., en tant que mouvements organiques, non reliés au
moniteur (le moi, I'ego), et non par son choix ou par sa volontée.

La vie est une danse d'innombrables énergies s'exprimant d'innombrables fagons. Il n'y a
rien de tel que de la matiére ou qu'un monde matériel. Il y a des énergies solidifiées qui
paraissent étre stables et statiques, mais qui se meuvent a l'intérieur tout le temps. Nos
corps sont des champs d'innombrables énergies, opérant harmonieusement, d'une
maniére ordonnée.

Nous devons donc, de la passivité du fait de voir, des conditionnements et des limitations
du fait de regarder et d'examiner, croitre dans la dimension de I'observation qui est une
perception embellie, une perception purgée de la pensée et du mot et des noms et des
identifications, enrichie par I'amour de la vie qui se manifesté dans le désir ardent de
trouver le sens de la vie, de découvrir la nature de la réalité. Non pas "savoir" a son sujet,
nous avons eu assez de connaissance de la nature, de connaissance de la vie, de
connaissance de Dieu. Une telle accumulation de connaissance. Vous pouvez voyager
dans n'importe quels pays du monde, et vous rencontrerez de trés vastes magasins
verbaux pleins de connaissances, de théories, de dogmes, de doctrines allant de Dieu a
la nature a I'atome, a I'électron.

Par conséquent, notre quéte n'est pas celle d'une connaissance de la vie, indirectement,
a l'aide des mots ; notre souci est celui d'un contact direct, immédiat, et d'une interaction
avec ta réalité. En Orient comme dans I'Inde, la Chine, le Japon, le Tibet, ils appellent
cela "meditation", "vivre d'une fagon méditative". Une autre fagon de vivre. Une autre
dimension de conscience. Donc la révolution dans la conscience commencera avec
I'humilité de nous exposer a I'état d'observation.

Je vous remercie.

54



L’innocence, le parfum de la créativité
BOVENDONK 10 septembre 1991

Nous disions ce matin que la vie est divine. Il n'y a pas de divinité a part de, hors de, ou
indépendante de la vie. La vie, c'est la divinité. Et la divinité, c'est la créativité, la ou la
répétition n'est pas possible. Chaque expression de cette créativité, de cette divinité est
fraiche et neuve. Le retour d'une méme expression ne détruit pas la virginité de cette
expression. Et il me semble, mes amis, que vivre, c'est percevoir cette divinité, étre éveillé a
la créativité de la vie divine. Etre religieux implique de prendre part a cette énergie créative,
de la recevoir, l'assimiler et la partager avec tous les compagnons qui habitent la planéte.
Religiosité implique perception et réception de la créativité de la vie.

Et, savez-vous, la créativité est sainte et sacrée. Par conséquent, I'action de vivre implique
une interaction avec cette sainteté, avec cette créativité de la vie. En tant qu'explorateurs de
la réalité, de la religion, de la spiritualité, nous étudions ensemble comment percevoir la
nature créative de la vie qui nous entoure. Nous apprenons a. croitre dans une dimension ou
la perception devient réception et ou la réception aboutit a I'assimilation de cette énergie.

Hier, nous nous sommes penchés sur la réalité physique, sur le monde physique avec lequel
nous entrons en contact par les organes des sens. Les sens, les organes des sens, se
tendent vers les formes d'expression ; et la sensibilité, I'énergie contenue dans les organes
des sens, pénétre les formes et entre en contact avec I'énergie créative contenue dans la
forme, cachée dans la forme. Ainsi, le contact sensoriel avec la réalité physique est un
contact duel, on touche la forme, la couleur, la taille, par les yeux, le nez, les oreilles, la peau
etc. Et on atteint les énergies par la sensibilité. Pouvons-nous prendre un ou deux exemples,
de peur que ce que je dis n‘apparaisse trop poétique ou utopique ?

Les Pays-Bas étaient un pays de bois (je ne sais pas ce qu'il en est maintenant), de trés
beaux bois, des bois sombres, verts, pleins d'ombre, ou on pouvait aller se promener et vous
devez étre allés dans ces bois. Vous étes-vous jamais assis sous un arbre ? Avez-vous senti
la compagnie de I'arbre ? Non seulement I'ombre, la fraicheur etc. mais la compagnie de
I'énergie qui s'est revétue de la forme de I'arbre ? Quand nous marchons sur la terre, est-ce
seulement le pied qui touche la terre, qui sent sa douceur, sa dureté, sa régularité, son
irrégularité ? Ou est-ce que la sensibilité entre en contact avec la variété des énergies
contenues dans la terre ? Il en est de méme pour I'eau, pour la brise qui vous caresse, pour
la clarté du soleil qui vous baigne de chaleur pure et de lumiére. N'y a-t-il pas une interaction
entre votre sensibilité et les énergies contenues dans la terre, le ciel, le soleil, les arbres, les
montagnes, les rivieres ?

Ne prenez-vous pas part a ces énergies créatives, ces énergies curatives, divines qui vous
entourent (parce que la vie est interaction) par les perceptions, par les contacts sensoriels,
par la cognition, par I'éveil intérieur ? Ce sont la les fagons par lesquelles nous pouvons
rendre un culte au divin, en les recevant, en assimilant ses énergies. Vous savez, |'action de
vivre, c'est un acte d'adoration, consacré a I'éveil intérieur a la divinité qui nous entoure.
Indépendant de I'action de vivre, séparé du mouvement des relations, il n'y a ni religion ni
religiosité, autant qu'on ait pu percevoir et comprendre la vie.

Et qu'est-ce que le maitre supréme, qu'est-ce que la vie divine nous enseigne au niveau des
sens, au soi-disant niveau physique ? Cette beauté, cette sainteté du monde physique appelé
monde matériel a été ignorée dans I'hémisphére de I'Est, 'hémisphére oriental ou je suis née
et ou j'ai été élevée. Le monde matériel y était vu comme une illusion. lIs I'appelaient méme
Maya, et on devait s'en garder, ne pas lui donner d'importance. Donc il n'y a pas de
vénération envers la vie, a moins de percevoir sa beauté et d'apprécier sa sainteté.

Dans le monde occidental, la matiére était reconnue, mais le monde matériel était vu comme

55



un moyen en vue d'une fin pour rendre la vie humaine plus confortable ; plus luxueuse, si
vous voulez. Donc la reconnaissance de la matiére a conduit a une philosophie de la vie
appelée matérialisme : plus de confort, plus de commodités. Alors, par la science et la
technologie, par la révolution industrielle, I'emploi de la terre, des cieux, des océans, des
rivieres, fut seulement envisagé en vue d'obtenir davantage de commodités, et ce fut
I'épuisement des énergies pour satisfaire des ambitions.

En Orient, la réalité était ignorée, en Occident, son existence était reconnue, mais on en avait
abusé. Le matérialisme, en tant que philosophie de la vie, ignore l'aspect divin de la vie. Il
nous prive du sens de la sainteté, du caractere sacré de la terre et des cieux, des océans et
des riviéres, et des généreuses énergies qu'ils répandent sur nous.

A l'aube du vingt-et-uniéme siécle, nous parlons d'une révolution dans la conscience ou la
véritable perception de la réalité physique et du soi-disant monde matériel passera par une
vraie et radicale transformation qualitative. La sainteté, la divinité, seront percues ici et
maintenant, dans tout électron de I'atome, tout neutron, toute minuscule particule de terre.

Nous avons essayé de transformer la terre en une usine, la for¢cant par des fertilisants
chimiques. Nous avons enfoui des déchets nucléaires dans les océans. Nous avons pollué
nos riviéres. Nous n'avons méme pas permis a la nature qui nous entoure de garder sa pureté
d'antan.

S'il vous plait, voyez bien cela avec moi, nous avons parlé de purger la perception, de purifier
la perception, cet acte étant le fondement d'une vie religieuse. Donc, que nous enseigne
cette nature, cette réalité physique ou soi-disant matérielle, si nous pouvons nous exposer a
sa présence sans motivation centrée sur nous-mémes ?

I me semble (et je me demande si vous ne I'avez pas remarqué comme je l'ai fait moi-méme)
que la vie, au niveau physique, est un océan de changements. Toute chose change
constamment, d'une fagon continue. C'est un flux de changements : changements dans les
formes, dans les qualités, dans les expressions. Donc ces changements constants dans
I'aspect de la réalité physique nous enseignent, par ce flux méme de changements, que, bien
gue nous soyons ici pour prendre part a ces énergies, pour prendre ce dont nous avons
besoin pour notre survie, esthétiquement, raisonnablement, avec vénération et gratitude, si-
nous développons une relation d'attachement aux objets, alors nous semons les graines de
la détresse et de la souffrance.

La beauté, I'élégance, la diversité des expressions sur le plan physique, c'est quelque chose
qui peut nous réjouir, joie partagée aussi par les autres espéces non humaines et par nos
compagnons. Mais cela ne peut pas étre converti en matiére de propriété et de possession
et on ne doit pas en étre esclave. La conquéte de la terre, des océans, la possession des
cieux et de I'espace, cela ne va-t-il pas étre une source de nouveaux conflits ?

Voyez les problémes dans les pays de I'Est européen, avec le démantelement de I'empire
soviétique, problemes au nom des entités ethnigues ou au nom du judaisme et du
christianisme, ou de l'islam, la perception méme est empoisonnée et polluée. Nous nous
sommes conditionnés a regarder la nature comme si c'était quelque chose a avoir pour soi,
a posséder, sinon individuellement, par groupes, par nations/états, par communautés.
Pensez-vous que les guerres puissent finir et que la violence puisse étre liquidée de la
surface de la planéte aussi longtemps que ces attitudes ne changeront pas ?

Je ne parle pas de I'attachement a la vie individuelle, a un endroit, @ une maison ou un jardin,
mais je -parle de la relation a la nature en général, individuelle et globale. La religion, la
religiosité, c'est une révolution intérieure dans la qualité de la conscience et dans son
fonctionnement dans les relations quotidiennes. Donc, il me semble que la réalité physique
du niveau matériel de I'existence, en tant qu'enseignant supréme, nous donne une legon de
non-attachement. Contact, interaction, partage, joie. On doit assouvir les besoins, mais ne
jamais étendre les besoins jusqu'a l'avidité psychologique, a la convoitise, au désir de

56



dominer etc.,

Voyez-vous en quoi la vie est un enseignant ? Nous n'avons besoin d'aller nulle part pour
apprendre comment vivré, sans attachement ni détachement. Non-attachement, non-
détachement. Il y a une dualité dans l'attachement et le détachement. Nous parlons d'une
nouvelle relation avec la réalité physique, de non-attachement, d'amitié, de compagnonnage,
de partage, de participation.

Si le niveau sensoriel est le premier niveau par lequel nous sommes reliés a la vie, la
reconnaissance du caractére sacré et de la divinité de la vie doit étre le premier pas. On ne
peut pas diviser la vie entre matériel et spirituel, religion et vie mondaine, et dire que le
physique, le matériel n'a rien a voir avec la spiritualité.

Et quand on parle de la réalité physique, on implique aussi son propre corps, ses organes
Sensoriels, sa relation avec eux, l'interaction de la conscience avec ces énergies physiques
qui opérent dans notre corps, les impulsions biologiques, les instincts, afin de les percevoir,
d'examiner leurs mouvements et de nous relier a eux d'une fagon harmonieuse et saine.
Sans rien élaborer au sujet de la réalité physique et de ce qu'elle peut nous enseigner-Elle
peut nous enseigner beaucoup.

Continuons, comme nous nous sommes promis hier de le faire. Poursuivons vers une autre
réalité qui est un monde fait par I'nomme, une réalité faite par 'homme. Le physique n'est
pas fait par 'homme ; il est autogénéré, il se maintient lui-méme. Il se recycle, se recharge
et se revitalise lui-méme, si la stupide humanité n'interfére pas. Poursuivons donc maintenant
vers le monde fait par 'homme ce monde dans lequel nous devons vivre. Nous sommes
intéressés par la vie et I'acte qui consiste a vivre. Donc, de méme que nous devons vivre au
niveau physique, sensoriel, matériel, biologique, nous devons vivre au niveau psychologique.
Il'y a la un héritage trés complexe, trés embrouillé et tres vaste.

L'étre humain est le produit de millions d'années (parlant sur le plan culturel),
psychologiquement. Comme il y a eu un raffinement et une complexification au niveau
biologique, il y a eu beaucoup de raffinements et de complications dans la partie
psychologique. Et nous allons nous pencher sur l'aspect soi-disant psychologique de notre
étre, sur la dimension psychologique de notre vie, lentement, trés soigneusement, parce
qgu'elle n'est pas visible comme le sensoriel ou le physique. Elle n'est pas tangible. Nous
allons nous occuper de l'invisible, de l'intangible, que la sensibilité seule peut atteindre, que
la vigilance peut atteindre. |l ne peut étre pergu par aucun de nos sens. Nous devons donc
étre trés vigilants et attentifs tandis que nous continuons.

Nos ancétres doivent avoir été de grands savants, prodigieusement intéressés par la
compréhension du phénoméne de la vie et de son mystére. Dans leur exploration, ils ont d(
découvrir l'art de convertir en mots I'énergie du son, la plus grande des inventions, le
fondement de la civilisation humaine. C'est cette invention, qui consiste a convertir I'énergie
du son et d'en former les mots, puis la science du discours, de lidéation, de la
conceptualisation, la science des mesures, de l'invention des symboles etc. qui constitue les
matériaux de ce que nous appelons la civilisation humaine. De méme que l'interaction avec
la nature physique doit avoir continué, le désir de partage, cette impulsion a partager qui
méne a l'expérience de l'interaction des uns avec les autres, doit avoir aidé a créer les mots
et le langage, a forger des mots, a les joindre pour formuler une idée.

C'est trés facile aujourd'hui, parce que nous avons hérité de tout cela, mais cela doit avoir
été extrémement difficile de se lancer dans cette aventure de verbalisation, d'idéation,
d'abstraction, de conceptualisation. Admirez ce merveilleux, ce fantastique phénomene !
Ainsi, le mot Dieu doit étre apparu pour indiquer la présence de la divinité. Donc le processus
qui consiste a nommer, et, a travers le nom, a identifier les diverses expressions de la réalité,
doit avoir été mis en ceuvre, permettant d'arriver a ce que nous appelons la civilisation
humaine. Comme au niveau collectif a été créée I'agriculture, au niveau collectif est apparue

57



la verbalisation. Vous et moi, aujourd'’hui, sommes des produits des sciences de la
verbalisation, de l'idéation, de la mesure etc.

Nous ne pouvons pas renier nos corps, cela ne sert a rien de mépriser le corps en le
considérant comme une contrainte. Nous avons découvert que le corps physique n'est pas
une cause d'asservissement ; il est pour nous une occasion d'auto-découverte ; il est un
compagnon dans la découverte de la vérité et de la réalité. Donc, de méme que nous avons
un corps physique, une structure biologique conditionnée obtenue par héritage, nous avons
aussi une structure interne, consistant peut-étre en vibrations, générées par la verbalisation
dans notre systeme neurologique et chimique.

Tous les mots qui, ensemble, constituent la connaissance, sont imprimés en vous et en moi,
dans les gouttes de notre sang, dans les muscles, les glandes, la moelle des os qui
contiennent I'expérience, la connaissance, la pensée de toute la race humaine. Ceci donc,
c'est la réalité conceptuelle, la premiere était la réalité physique et avec elle, tissée avec elle,
est cette seconde dimension de notre vie, la réalité conceptuelle. Examinez, s'il vous plait,
les mots avec soin, parce qu'un concept n'est pas un fait, le mot n'est pas la chose, le mot
Dieu, par lui-méme, n'est pas divin, il n'est pas la divinité.

Le temps psychologique, que nous avons créé et que nous utilisons dans nos montres, dans
nos calendriers, dans [I'histoire, est seulement une mesure. Nous avons construit une
multitude de mesures : mesure de l'espace, mesure du temps, mesure de la vertu, des
péchés, des crimes. C'est ainsi que nous vivons ensemble et formons la société : régles,
réglementation, normes, critéres, tout cela est devenu nécessaire parce que nous ne
voulions pas vivre dans le chaos.

Nous devions donc organiser les choses, qu'il s'agisse des Vedas ou des Upanishads, de
I'Ancien ou du Nouveau Testament, des structures juives, des mots dans les structures de
I'lslam ou quelle qu’autre religion que ce soit. Les mots par eux-mémes ne sont pas sacreés.
lls représentent la connaissance qu'a la race humaine de la présence de la divinité. lls
représentent la divinité, la connaissance de la divinité, bien que par eux-mémes ils ne soient
ni sacrés ni divins. lls ont une pertinence, ils ont servi a atteindre le but d'éveiller I'homme, si
au moins I'humanité accorde de l'attention a ces mots. Mais ils ne peuvent pas enseigner
plus que cela.

La connaissance ne peut jamais enseigner que ce qui a été rassemblé. La connaissance n'a
pas de caractére sacre, pas de sainteté. Elle n'a pas de créativité, elle a été structurée, elle
a été systématisée, elle a été rassemblée. J'espére que nous sommes conscients de la
différence qui existe entre ce qui est organisé et ce qui, de lui-méme, spontanément, est
ordonné et rythmé. Il se peut que des mots me viennent, et j'essaie de partager avec vous
un point fondamental : la nature, la vie autour de nous, n'a pas de structure, n'a pas de
systéme. Elle a un rythme, elle a un cycle, elle a un ordre interne.

Supposez que je construise une maison (Dieu me préserve de jamais le faire !) (rires).
Supposez que je construise une maison et que, dans le living-room, j'organise la disposition
des meubles. J'achéte des meubles, je les améne a la maison et je les place. lIs doivent étre
arrangés, et l'ordre, une apparence d'ordre, un semblant d'ordre, doit étre établi.
L'organisation des meubles est en relation avec mes besoins, mes exigences, mes gouts,
mon niveau de culture etc. Et la piéce est |a, avec ses meubles en bonne place.

Imaginez que les portes et les fenétres de la piéce soient ouvertes, et que la lumiére du soleil
et la brise entrent dans la piéce. Lumiére et brise n'ont pas besoin d'étre organisées. Elles
imprégnent toute la piece, parce que c'est dans la nature de I'énergie de pénétrer le vide, de
remplir le vide. Le vide de la piéce n'a pas été organisé par moi, il ne peut jamais étre organisé
par nous. Il a sa propre existence ici. Avant que la piece ne fat construite, et méme quand,
un jour, la maison sera démolie, I'espace, le vide seront |a. lIs n'ont pas besoin d'organisation.

De la méme maniére, quand la lumiére du soleil et la brise entrent, elles trouvent leur chemin

58



en créant une relation harmonieuse, en imprégnant la piéce. Voyez-vous la différence ? Dans
le mouvement méme des énergies naturelles, il y a une intelligence incluse, un ordre inclus.
Ou qu'elles aillent, elles portent l'intelligence de la créativité et rayonnent leur essence. Mais
quand il s'agit des choses faites par I'hnomme, elles doivent étre organisées. Et la pensée est
une chose faite par I'nomme, les langues sont faites par I'hnomme. Toutes les philosophies,
ce sont des choses faites par I'nomme, et de ce fait, elles doivent étre organisées en
systémes philosophiques, en écoles de philosophie, en écoles scientifiques. Les
constructions faites par 'homme demandent donc une systématisation, une organisation etc.
'Elles ont donc une réalité conceptuelle. Le temps n'a pas de substance factuelle, il n'est pas
réel dans le sens ou la lumiére est réelle. Il a une réalité conceptuelle et nous vivons autant
au niveau conceptuel que nous vivons au niveau physique.

Par la civilisation, nous avons tissé ensemble le biologique et le psychologique. Ce n'est pas
quelque chose de greffé par-dessus ; ce ne sont plus deux choses séparées que la biologie
et la psychologie. Elles ont été tissées ensemble, et une structure complexe a été créée. S'il
vous plait, voyez bien avec moi que, comme on ne peut pas ignorer la réalité physique, on
ne peut pas non plus ignorer la réalité conceptuelle de la pensée et de la connaissance. Elle
ne peut pas étre rejetée, elle ne peut pas étre expliquée. Mais nous devons la regarder,
comprendre comment elle a été rassemblée par I'humanité, et apprendre a I'utiliser avec
compétence, d'une fagon efficace, pour les exigences de la vie sociale. C'est un instrument
qui doit étre utilisé (la pensée, la connaissance, les mots).

La difficulté pour nous, c'est que le conceptuel est devenu terriblement plus important que le
réel. Le symbole, qui fut créé pour nous aider, pour nous éveiller au réel, ce symbole est
devenu le plus important et nous sommes devenus des adorateurs du symbole. Nous
sommes devenus des adorateurs de la pensée, des mots, des symboles, des mesures. Donc,
sur la divinité ou la créativité de la vie qui pénétre tout, qui imprégne tout, omniprésente,
omnipotente, omnisciente, nous avons imposé les dieux hindous, Allah de I'lslam, le Pére
dans les Cieux etc. C'étaient des moyens pour nous éveiller a la divinité, mais ils sont
devenus les plus importants, les maisons que nous avons construites pour les symboles sont
devenues plus importantes que l'interaction avec la divinité.

Alors, en dépit de toutes les religions existant dans le monde, nos vies sont privées du sens
du sacré ; notre vie n'a pas le parfum de cette sainteté, de cet amour, de cette intelligence.
La vie est devenue une vie par fragments, une épreuve. Vous y réagissez avec quelque idée,
en réaction avec une autre idée, et c'est un patchwork de pensées et d'idées, rassemblé
d'une maniere sélective, organisé élégamment et cependant, notre mouvement de relations
devient un patchwork d'idéologies, de dogmes, de théories.

I me semble donc que l'erreur fatale qu'a faite, ou la mauvaise direction qu'a prise l'espéce
humaine, ¢a n'a pas été de créer des langues, ni de construire une réalité conceptuelle ou
idéationnelle, mais de la confondre avec le réel. C'est une confusion psychologique que nous
nous sommes infligés a nous-mémes. La connaissance par elle-méme n'est pas un
esclavage, de méme que n'est pas un esclavage la réalité physique. Nous ne savons pas
comment I'utiliser. L'ignorance d'un fait est un esclavage, l'incapacité a manipuler des idées
et des concepts, des pensées et des mots, est un esclavage. La pensée elle-méme ne doit
pas étre rejetée, elle a été créée a lissue d'un dur travail d'invention, de recherche
scientifique et d'explorations.

Vous savez, il n'y a rien qui vaille d'étre rejeté dans la vie. Rien a quoi on doive renoncer,
rien a acquérir, mais il y a tout a percevoir, a recevoir, a assimiler, a partager. Le monde fait
par I'homme, c'est donc ce monde de pensées, d'idées et de théories. Et en nous il y a le
mouvement de ce formidable héritage. Nous contenons en nous toute I'expérience et toute
la connaissance humaine.

Dans cette structure mentale, dans ce systéme de pensée, tout comme il y a d'autres idées
et d'autres symboles, il y a cette formidable idée d'un "je", le moi, le self, I'ego, le moniteur,

59



comme nous l'avons appelé hier. C'est une idée, tout comme le temps est une idée, de méme
que l'espace. Demandez a n'importe quel physicien et il vous dira que le temps et I'espace
sont des constructions mentales. lls n'ont aucune réalité en dehors du cerveau humain. lls
sont dans le cerveau. En nous, il y a ce mouvement. Durant toutes nos heures de veille, nous
constatons que ce mouvement continue. Comment nous relions-nous a lui ? Comment
manipulons-nous ce mouvement ? La est la question.

Apprendre a étre avec cette structure mentale imprimée dans notre étre tout entier, a vivre
avec elle sans étre contaminé par elle, sans étre abimé ou mutilé par elle, devrait étre un art
merveilleux. Peut-&tre pouvons-nous apprendre, tout d'abord, a regarder le mouvement, qui
se poursuit en nous, de ce vaste, de ce gigantesque héritage. Pouvons-nous le regarder de
premiére main ?

Nous pouvons, bien sir, lire dans les livres des choses s'y rapportant : la psychologie
humaine, ce que sont I'esprit et I'anatomie de I'esprit, le mécanisme et la chimie de la pensée.
Vous savez, vous pouvez lire bien des choses au sujet de tout cela. Et l'investigation
commence au niveau verbal. Bien sur, elle commence a ce niveau verbal. Il n'y a rien de mal
a cela, elle doit commencer de cette maniére, parce que nous sommes nés, que Nous avons
été élevés de cette maniere et sommes ainsi conditionnés. Donc apres avoir lu des livres au
sujet de I'esprit, du mouvement mental ou de la pensée, ou en avoir entendu parler, pouvons-
nous nous asseoir, tout seuls et examiner ce mouvement ? C'est alors que la connaissance
se trouve convertie en compréhension.

Vous pouvez tenir un mot ou une pensée d'un livre. Vous pouvez les recevoir ici, dans les
causeries, mais la connaissance n'est pas la compréhension. La compréhension nécessite
la perception, soit au niveau sensoriel, soit au niveau de la sensibilité. Il me semble que cela
vaut la peine de s'intéresser au fait de vivre une vie religieuse, de vivre avec un parfum de
sainteté dans chacun des actes et chacun des mouvements. Nous devons commencer par
le commencement, nous asseoir et nous dire : qu'est-ce que cet esprit ? Regardons-le !
Qu'est-ce qui se meut en moi et comment cela se meut-il ? Et que me fait ce mouvement ?

Non pas regarder ce qu'il fait dans la colére, 'avidité, la jalousie ou la mesquinerie, ou la
générosité, lorsqu'ils se succédent en séries. Non pas cette sorte de chose, mais le
mouvement de I'esprit tout entier. Comment la pensée se meut-elle ? Si elle ceuvre durant
toutes mes heures de veille, est-ce qu'elle se répéte ? Quelle sorte d'énergie a-t-elle ? Et
quand la pensée est a I'ceuvre, qu'est-ce qu'elle fait a ma respiration, a ma pression artérielle,
a ma santé ? De méme que l'exposition a la réalité physique me relaxe et me remplit d'une
énergie qui n'était pas la il y a cing minutes ou il y a une heure, qu'est-ce que me fait ce
contact avec le mouvement mental ? Donc, on s'expose paisiblement, on s'expose a ce
mouvement intérieur comme on s'est exposé au mouvement a I'extérieur du corps, au niveau
sensoriel.

Ceci n'est pas, d'une certaine fagon un niveau sensoriel ; ce n'est pas un mouvement vers
I'extérieur, c'est un mouvement vers l'intérieur. Vous vous regardez vous-méme. Et de
nouveau se pose la question d'apprendre a observer, sans comparer les pensées, sans les
nommer, sans les évaluer, sans essayer de les accepter ou de les rejeter, en regardant tout
ce qui se présente.

Et quand on grandit dans la dimension de l'observation, alors il peut ne pas étre nécessaire
de s'asseoir et d'examiner tout au long du jour la fagon dont l'esprit se meut. L'état
d'observation vous oblige a une certaine qualité a propos de I'événement. Il faut donc qu'il y
ait un contact intime, de premiére main avec le mouvement de la pensée. A moins que la
répétition, le mouvement mécanique répétitif de la connaissance ne soit observé de premiéere
main, il ne deviendra pas un fait pour moi, il restera simplement une description, une
description verbale. C'est cela la connaissance.

La connaissance devient compréhension quand il y a observation et qu'il y a perception a

60



travers la sensibilité de l'observation, le contact méme avec le fait conceptuel. Vous ne
pouvez pas dire que la réalité conceptuelle soit écartée. Vous ne le pouvez pas, parce que
c'est vous, c'est votre substance et la mienne. Et toutes les fois que I'esprit est a I'ceuvre,
toute cette idéation, tout ce bazar conceptuel va ressurgir et bondir sur vous.

Il me semble donc, mes amis, que I'exposition a la réalité physique et a la réalité conceptuelle
sont les zones ou se fait I'exploration. Cette exposition, ce contact, cette compréhension du
mouvement de I'esprit peuvent nous enseigner quelque chose de trés important: que ce qui
a été organisé, standardisé, sanctionné par toute la race humaine, que ce qui a été imposé
dans mon systéme, qui est la en tant que substance du contenu de la conscience, est
entierement limité. Il est limité par sa nature méme, il est le passé. Le mot, c'est le passé, la
pensée, c'est le passé. Ce qui est décrit, défini, est du passé. On apprécie donc les efforts
de nos ancétres, on les respecte, mais on dit : c'est le passé.

Puis-je apprendre a percevoir d'une autre maniére les étres humains avec qui je dois vivre ?
Non pas de la fagon dont le passé veut que je les regarde ou me relie a eux. Mais y a-t-il une
autre source de perception dans les relations humaines, dans laquelle les jugements passeés,
la structure des valeurs, les normes et les critéres ne gauchiraient pas mes perceptions, ne
les contamineraient pas ?

Aprés avoir observé le mécanisme de I'esprit et la nature du mouvement mental commence
I'exploration en vue de percevoir les étres humains, ces compagnons avec lesquels nous
devons vivre, fonctionnellement (ce peut étre votre femme ou votre mari, ce peut étre votre
fils ou votre fille, votre frere, votre ami, ou qui vous voulez). Mais les étres humains avec
lesquels vous vivez peuvent étre regardés avec une qualité de perception complétement
purgée du passé. C'est la le point crucial, la crise culturelle que nous affrontons aujourd’hui.

Une nouvelle dynamique des relations humaines, purgée des ajouts du passé, des dogmes,
des doctrines, des idéologies, des normes et des criteres attend que nous y soyons
confrontés. Notre globe s'est rétréci ; c'est un village que nous habitons. La planéte tout
entiére est maintenant un petit village ou des communautés se trouvent face a face. Les
distances géographiques ne sont plus des obstacles ; elles n'ont plus d'importance. Mais
maintenant, il y a la distance du temps psychologique qui, elle, a quelque pertinence, a cause
des médias électroniques. C'est donc dans un village global que nous vivons, un village ou
nous sommes face a face.

Il se peut que nos perceptions soient génées par le fait que vous étes juif et que je suis
chrétien, que je suis musulman et que vous étes hindou, que je suis chinois et que vous étes
communiste. Vous savez ? Si la perception est génée par les ajouts de la race, de la nation,
de la culture, de l'idéologie, il ne nous sera alors pas possible de vivre en harmonie et en
coopeération. Quand' nous souffrons d'une fidélité exclusive a certains dogmes et a certaines
théories, a certaines idéologies, a certains critéres, nous pouvons tout au plus coexister sur
cette planéte, mais nous ne pouvons pas vivre ensemble. Alors, nous allons, nous mesurant
les uns les autres a l'aide des idéologies, des doctrines et des dogmes religieux, ou des
canons et des criteres esthétiques, des criteres moraux. Et la fidélité, la fidélité exclusive a
ces modeéles, a ces schémas, fonctionnera comme force de division. Elle nous divisera
psychologiquement. Divisés psychologiquement, comment -pouvons-nous vivre ensemble
physiquement ?

Donc la fidélité conceptuelle est une dimension de vie dans laquelle nous devons vivre, en
étant conscients de ses limitations, de ses imperfections, de son caractere artificiel. Elle a
eté systématisée, structurée, organisée, standardisée par 'homme, elle n'a pas de substance
factuelle et, par conséquent, il est trés risqué de la saisir...

Nous n'avons pas été capables d'utiliser la pensée correctement et il en est résulté que de
la misére et de la souffrance psychologique ont été générées. Puis, nous abusons de la
mémoire et nous allons, soulageant les peines et les blessures causées par le comportement

61



stupide de quelqu'un, et nous créons un apitoiement sur nous-mémes. Nous adorons la
mémoire, nous adorons les morts, et nous engendrons pour nous-mémes la souffrance. S'il
vous plait, voyez bien cela ; voyez le mauvais usage de l'argent, I'abus de la pensée comme
moyen de communication, comme moyen de vivre ensemble dans le cadre social qui a causé
cette épouvantable souffrance psychologique. Nos relations humaines sont devenues des
sources de souffrance, de détresse, de conflits et de tensions.

Nous ne savons pas comment utiliser I'ego, le je, le moi, ou utiliser nos connaissances et ou
les laisser dans le non-agir, et comment avoir une autre source de relation. Nous avons
observeé l'autorité ultime, le contrdleur ultime. Le totalitarisme de la conscience de I'ego, de
la conscience du je est la source de l'incessante souffrance dans les siécles sans nombre.

Nous sommes ici pour explorer et découvrir si cette souffrance peut avoir une fin. La religion,
c'est la fin de la souffrance psychologique : comprendre la-vie telle qu'elle est, nous relier a
elle dans sa dimension, sans étre mutilé, endommagé, pollué par elle. Vous voyez ? Vivre
tout au long de quarante, cinquante, quatre-vingts, cent ans, sans aucune contamination,
aucune contamination intérieure, aucune perversion ou distorsion intérieure, garder
l'innocence, qui est le parfum de la divinité, qui est le parfum de la créativité. Et il me semble
possible de garder l'innocence, tandis que I'on est en relation avec la réalité physique, la
réalité psychologique, sensuelle, et la réalité conceptuelle.

Merci pour votre coopération.

62



Questions et réponses
BOVENDONK 11 septembre 1991

Nous avons trouvé des questions dans la "Boite aux Questions" et ce sera tout une
aventure d'y répondre.

Quand nous avons de tels groupes, des groupes importants, une discussion vivante ou
des échanges sous forme de questions/réponses bilatérales deviennent physiquement
impossibles et il nous faut alors utiliser cette méthode indirecte de traiter les questions
pour que l'oratrice puisse y répondre.

"Quand une personne, dans un état de méditation, utilise des mots pour expliquer
les choses, d'ou viennent les mots ?"

Nous devons d'abord dire si nous tous, les participants, comprenons la méme chose par
le terme "méditation"”. On est content de voir que la personne qui a posé la question a
utilisé I'expression "état de méditation". Je me demande si vous voyez I'état de méditation
comme un état de vide majestueux dans la conscience.

Ne regardons pas le mot "vide" comme si c'était une chose mystérieuse. Nous l'appelons
vide, car il n'a pas de centre, comme en aurait une entité possédant la connaissance,
quelqu'un qui serait un connaisseur ou un penseur. Il n'y a pas de centre et, de ce fait,
pas d'identifications, pas de jugements, pas d'images. C'est un vide comme le vide de
I'espace au-dessus des cieux, ou l'intelligence organique, la créativité de la vie, vibre et
penétre tout.

L'état de méditation n'est pas un état de transe dans lequel on est perdu, dans lequel une
personne est hébétée, ou en transe. Il n'y a pas cette vacuité. Le vide en soi n'est pas
une vacuité sans vie, sans lumiére. Nous l'appelons vide quand il est plein d'intelligence
organique, de créativité ou, si je puis utiliser le terme, de divinité. C'est un état de créativité
organique. Qu'implique cela ? Cela n'implique-t-il pas que ce vide, ou cette créativité est
la source de la perception et la source de la réponse ?

Pour la communication, la communication verbale, il faut utiliser les mots. Mais est-ce que
les mots d'une personne vivant dans I'état de méditation viennent de la mémoire, viennent
de la pensée, ou bien viennent-ils de quelque autre source ? C'est la question que nous
allons nous poser a nous-mémes.

Si les mots viennent et sont nés de la pensée et de la connaissance, ou s'ils sont nés de
la mémoire (la mémoire est un entrepdt ou peut-étre sont accumulés les mots et les
pensées, les parties de la connaissance empruntés, obtenus, acquis, absorbés) ils vivent
la, peuvent étre organisés en systéme ou bien se trouver comme des piéces différentes
sans relation les unes avec les autres. Il peut y avoir des mots qui ne sont méme pas
compris verbalement, simplement des mots qui nous ont fasciné, que nous avons
collectionnés et jetés dans notre mémoire. |l se peut que je ne sois pas informée de leur
sens, je peux connaitre leur sens verbalement, le sens donné par le dictionnaire,
associations conventionnelles, interprétation conventionnelle. Mais je pourrais ne pas
avoir testé ces mots dans la chaleur des relations. Je peux ne pas avoir essayé ces mots
et leur sens. lls peuvent ne pas étre digérés, ne pas étre assimilés.

Et supposons qu'une personne ait appris a ne jamais faire confiance a l'autorité de la
connaissance ; elle n'assemblera jamais les choses, ne les rassemblera, ne les mettra
ensemble, a moins d'étre informée de toutes les nuances des significations. Cette
personne mord les mots, les mache correctement, les réduit en morceaux, les moud, au
milieu des relations personnelles. Alors, la connaissance est convertie en compréhension.

63



La compréhension n'est pas une partie de la mémoire. C'est la substance de la vie. Les
mots qui viennent dans I'état de méditation peuvent donc étre nés de la compréhension.
Ils sont venus a travers l'alchimie de l'interaction avec la vie et, de ce fait, ils ne sont pas
des produits de la pensée. lls ne sont pas des produits de la connaissance ou des
morceaux de souvenirs. lls viennent de la vie elle-méme et ils peuvent avoir en eux
I'énergie de la créativité. Donc j'espére bien que nous ferons une discrimination entre
compréhension et connaissance, compréhension et savoir.

Le savoir peut étre trés superficiel, au niveau verbal, intellectuel. De méme que vous
pouvez acheter des meubles, que vous pouvez acheter des voitures, des gadgets, vous
pouvez acheter des livres, vous pouvez les collectionner. Vous pouvez aussi collectionner
des morceaux de connaissance, des théories, des dogmes, des idéologies, des mots et
des expressions venant de professeurs et les répéter. Vous savez, ce qui est le produit
de la mémoire c'est un mot répété, un mot de seconde main.

Ce qui a été cuit dans la chair, les os et le sang de votre vie, ce n'est plus de la mémoire.
Cela devient la substance vivante de votre vie, quelque chose qui s'est converti en une
magnifiqgue compréhension. L'énergie de la compréhension, I'énergie de I'éveil intérieur
est qualitativement différente de I'énergie de la pensée qui peut avoir eu des ajouts, des
intoxications, qui peut étre répétitive et mécanique. Mais la compréhension ne se répéte
jamais elle-méme. Ce qui vient a la vie comme résultat de l'interaction avec les étres
humains, avec la nature, a I'élégance et le parfum de la vie.

Donc il me semble qu'une personne qui vit dans I'état de méditation, quand elle doit
expliquer les choses, n'utilise pas les mots, ne les pratique pas, mais, comme les eaux
du torrent des montagnes sortent spontanément et avec force du rocher, des fissures du
rocher, de méme jaillissent la verbalisation, les mots digérés, assimilés, vécus et non pas
interprétés en accord avec une théorie, non pas jugés en accord avec I'éducation
religieuse, mais vécus de premiére main. Alors, toutes les fois qu'il y a un besoin de
verbaliser, |'étre tout entier devient les mots (je ne sais pas si je peux vous transmettre
cela) C'est le mouvement de tout I'étre, non pas le mouvement de la mémoire, mécanique
et répétitif au niveau cérébral, au niveau intellectuel.

"Qui observe dans l'acte d'observation sinon I'ego ?"

Vous avez slrement joué avec des petits enfants dans votre vie. Il vous est arrivé
d'écouter de la musique. Ou bien vous devez vous étre trouvés au bord de la mer, ou
dans un petit jardin avec des fleurs. Quand vous étes avec les plantes, les fleurs ou les
enfants, ou la musique, est-ce I'ego qui regarde par les yeux, écoute par les oreilles et
touche par les mains ? Ces mouvements ne sont-ils pas libres de I'ego ? Ne sont-ils pas
libres des motivations ? Quand vous passez, ne serait-ce que quelques minutes, avec,
autour de vous, des petits enfants, les écoutant, les regardant, leur répondant agissez-
vous a partir de la connaissance et de théories ? Ou bien y a-t-il une énergie d'amour qui
stimule l'intelligence et votre réponse aux enfants, aux petits marmots, méme aux bébés
jaillit de cette énergie et de cette intelligence de I'amour. L'ego ne se manifeste pas la.

L'ego vient lorsque le sens du moi s'introduit et pollue la perception, l'observation,
lorsqu'on veut faire de l'introspection, analyser et lorsqu'on veut réfléchir a la question, la
contempler. S'il est nécessaire d'interpréter, de porter un jugement, de faire une
estimation, alors vous avez besoin de toute la connaissance des capacités, des talents,
des acquisitions, des qualifications que vous avez cultivées, et ce peut étre un mouvement
venant de I'ego. Quand nous n'avons pas a faire de l'introspection, ni a interpréter, qu'est-
ce qui se trouve exposé dans les moments d'observation ? |l se peut que nous n'ayons
pas a faire un choix, a accepter ou a rejeter, que nous n'ayons pas a formuler un jugement.
Alors, évidemment, le mouvement de I'ego, qui est le mouvement du passé, de la pensée
et de la connaissance humaine, se trouve en suspens. C'est une simple et innocente

64



perception.

On doit utiliser toute la connaissance quand on s'occupe de technologie, de machines, si
vous devez travailler en tant qu'ingénieurs, qu'avocats, que docteurs, qu'administrateurs
etc. Quand le savoir, 'action d'interpréter, de comparer, d'évaluer, quand toutes ces
activités sont inévitables, elles doivent étre utilisées avec compétence, d'une fagon
efficace.

Mais dans l'observation, les mouvements du passé, de la pensée et de la connaissance
deviennent complétement sans pertinence, n'est-ce pas ? Parce que vous ne voulez pas
avoir de relation avec ce qui est observé, vous regardez votre propre reflet. Ce que vous
appelez la pensée, la connaissance, les souvenirs etc. n'est pas différent de vous. lls sont
votre contenu interne, Comme les organes sont le contenu du corps, ces organes de
connaissance sont le contenu de la conscience. Donc quand on s'assoit tranquillement,
que l'attention est ferme et que 'observation se produit, on regarde son propre reflet.

Il me semble que I'ego (le self, le moi) et ses activités sont sans pertinence dans I'état
d'observation, pour l'acte d'observation. Aussitdét que I'attention, que la Perception est
affermie, une sorte d'énergie différente prend les commandes dans l'intérét de la
communication verbale, nous pouvons l'appeler énergie de l'intelligence, énergie de la
sensibilité.

Regardez. Lorsque je commence a apprendre a observer, sirement, c'est le "je" qui
observe. Le "je" apprend a observer. Donc je regarde mon propre reflet. C'est par la que
vous commencez. Et puis, on doit apprendre a regarder sans réagir, sans juger. Cette
perception sans jugement, cette perception sans évaluation est une dimension dans
laquelle nous devons croitre. On s'assied et on regarde, assis tranquillement, ou bien en
bougeant tout au long du jour. On est un "observant" et, de ce fait, I'apprentissage culmine
dans l'apparition d'une nouvelle dimension : I'observation sans observateur, I'état de
perception sans évaluation, sans un centre faisant un effort pour percevoir.

De méme que, quand vous jouez avec un enfant, vous ne faites aucun effort, ou bien
quand vous regardez les vagues de |'océan ou les rides sur une riviere, vous ne faites
pas d'effort. Aller vers la rive et s'asseoir la implique un effort. Ou bien vous allez écouter
quelque symphonie, de la musique classique. Il y a un effort jusqu'a ce que vous alliez
vous asseoir. Vous savez ce que le musicien va chanter. Et puis, cet état d'effort est
remplacé par une relaxation sans effort. Et, avec le musicien, vous devenez le mouvement
méme de la musique, vous devenez le mouvement méme des vagues, vous devenez le
sourire de I'enfant avec lequel vous jouez.

Nous ne sommes pas des créatures unidimensionnelles, nous n'avons pas seulement a
notre disposition I'énergie de la pensée. Comme il y a les énergies des impulsions dans
les structures biologiques et qu'il y a les énergies de la pensée ou de la connaissance au
niveau psychologique, il y a aussi d'autres énergies avec lesquelles nous pouvons ne pas
étre familiarisés, que nous pouvons ne pas avoir regardées. Il y a les énergies non-
conditionnées, comme ['énergie de I'amour qui ne peut jamais étre conditionnée. Au
moment ou les motivations touchent a I'amour, I'amour s'évanouit. Le motif qui consiste a
chercher du plaisir a partir d'une situation de joie, au moment ou la motivation pousse a
réitérer l'apparition de I'état de joie, la joie fond. Il y a des parfums trés tendres, trés
délicats, de trés subtiles énergies qui ne naissent pas dans le sol de la pensée et de la
connaissance. lls naissent dans le sol de I'innocence, du vide, de la créativité organique
que nous partageons avec tout l'univers.

Donc nous devons distinguer I'état d'apprentissage de I'état ou I'apprentissage est arrivé
a son point culminant dans la croissance et I'émergence d'une nouvelle dimension. Au
début, sirement, I'ego (ou la conscience du "je") s'est divisé en deux : celui qui regarde
et ce qui est regardé, I'observateur et ce qui est observé. Vous commencez par la division

65



pour affermir la perception. Dans I'affermissement de la perception, la division s'évanouit.
Quand vous étudiez un art quelconque, il y a un effort conscient, quand vous apprenez a
chanter, il y a un effort conscient. Et une fois que vous avez appris la musique, cela
devient la substance de votre vie, la substance organique de votre vie. Alors chanter c'est
comme respirer, inspirer et expirer. Il y a un effort physique intense, mais cela peut étre
un mouvement sans effort, dans la relaxation. L'observation comme effort et I'observation
comme état de conscience sont deux choses différentes.

"Apreés avoir lu des livres et écouté des causeries, une personne est encore
esclave de la pensée. Que diriez-vous d'une telle personne qui a lu des livres et
écouté des causeries, qui comprend la nécessité de la liberté par rapport a la
pensée et qui, cependant se trouve elle-méme esclave ?"

Une question trés significative. Ce n'est pas la question d'une seule personne. Peut-étre
la personne a-t-elle exprimé la question que se posent 99 pour cent des chercheurs du
domaine religieux et des explorateurs de la vérité. Quand les questions sont traitées, elles
le sont comme des questions concernant toute la race humaine et non comme des
questions concernant une seule personne. Et les réponses ne sont pas dirigées vers
quelque personne particuliére. Vous voyez ? C'est une fagon impersonnelle de traiter une
question, laquelle a été formulée avec bienveillance, en vue de notre dialogue-.

Quand vous cherchez, quand vous explorez, que vous creusez, que vous sondez, vous
devez étre tres directs, trés logiques et quelquefois, les chercheurs de la vérité que vous
étes, doivent étre impitoyables. Impitoyables comme un chirurgien qui doit ouvrir au
scalpel la partie du corps qui dissimule quelque, maladie. Et c'est trés difficile pour nous
tous de supporter sans pitié cette dissection de ce qui nous défie, ou de notre difficulté.
Nous sommes blessés. Présumant que nous tous qui sommes assis dans cette piéce
sommes des chercheurs sans peur, des explorateurs, voyons cette question.

Supposons, pour une minute, que je sois la personne qui pose la question. J'ai lu des
livres, j'ai écouté des causeries. Naturellement, des causeries ou des livres traitant du
probléme de la pensée, qu'est-ce que la pensée ? Quelles sont ses limitations ? Quel est
son mécanisme ? Quelle est la nature du mouvement de la pensée, la complexité de la
structure de la pensée etc. ? J'ai lu des choses a ce sujet. Et je ressens le besoin de me
libérer de ce mouvement. Evidemment. Autrement, je ne lirais pas de livres et
n'assisterais pas a des causeries.

Donc, qu'est-ce que je faisais quand je lisais des livres ? Qu'est-ce que je faisais ? De
quoi étais-je occupée quand j'écoutais des causeries ? Etais-je en train d'acquérir des
connaissances, des informations au sujet de la pensée (je vais rassembler tout cela et
puis je découvrirai comment l'appliquer a la structure de ma pensée, et puis je m'en
débarrasserai). Est-ce que mon écoute des causeries était une activité d'acquisition ?
Est-ce que ma lecture des livres était une activité d'acquisition ? Etait-ce pour apprendre
? Ou était-ce pour acquérir ?

Si c'était pour apprendre, toutes les fois que j'écoute une causerie ou que je lis une page
d'un livre, j'attendrai durant une minute et je me demanderai si je l'ai compris.
L'apprentissage est lié a la compréhension. Mais la lecture et I'écoute, non reliées a la
compréhension, peuvent étre un vrai fardeau, un fardeau dans la mémoire. Il me semble
que nous avons été élevés sous l'autorité de la pensée et de la connaissance, afin
d'acquérir de la pensée, de la stocker en tant que connaissance et de I'utiliser quand c'est
nécessaire. La connaissance par elle-méme, c'est I'autorité. Je le fais parce que cela a
eté fait par mes ancétres. Je le fais ainsi parce que X, Y, et Z ont dit que ¢a devait étre
fait ainsi ou parce que les Ecritures Saintes I'ont dit. Vous voyez ?

Une fois que vous acceptez l'autorité, la compréhension est bloquée. L'apprentissage est

66



obstrué dés le premier instant s'il est basé sur l'autorité. La-bas, aux Indes, les parents
emmeénent les enfants au temple et les présentent aux idoles en leur disant :"Ceci est
Dieu". lls veulent que l'enfant accepte l'autorité de cette idole en tant que Dieu, se
prosterne devant elle et passe par tout le rituel.

Et en Occident, peut-étre que les idéologies, les théories et les dogmes sont les idoles
que l'on adore, intellectuellement, psychologiquement au lieu des temples. Donc l'autorité
de la connaissance a été inculquée en nous, vivre a été assimilé au mouvement de la
pensée. "Je pense, donc je suis". Il se peut que nous ayons a retourner les mémes choses
et a dire :"Je suis, donc je peux penser". Il se peut que nous ayons a mettre sens dessus
dessous beaucoup de concepts et d'idées métaphysiques, et les communications des
Ecritures et des théologies et des philosophies d'Orient et d'Occident, sans exception, si
nous devons explorer la réalité.

Se peut-il que j'aie été élevée non seulement par référence a la connaissance et a la
pensée, mais que j'aie été élevée par référence a l'autorité de tout cela ? S'il vous plait,
voyez bien cela. La connaissance par elle-méme ne peut faire aucun mal, mais si le sens
de l'autorité m'a été inculqué, a été assimilé par mon sang méme, si pour moi ce que dit
la connaissance est vrai, si ce que dit la tradition est vrai, si vivre consiste a rapprocher
mon action de cela, alors il y aura une peur réelle de laisser la pensée s'en aller, une peur
non exprimée.

Je peux ne pas étre conscient que je souffre d'une telle peur. Il pourrait y avoir une
résistance intrinséque au fait de laisser le mouvement de la pensée entrer en non-action
ou rester en suspens, méme pendant une heure. Donc quand on dit : "je suis encore
esclave de la pensée", est-ce qu'on reconnait qu'on est esclave de l'autorité ? Nous
regardons les mots comme étant eux-mémes la vérité. Donc pourrait-il y avoir peur de
perdre 'autorité, de perdre la sécurité ? Sile mouvement de la pensée se met en suspens,
qu'y aura-t-il ?

Quand une question surgit, qu'y aura-t-il ? Cette question n'est-elle pas une réaction a la
présomption qu'il doit y avoir quelque chose d'autre qui pourrait remplacer la pensée,
quelque chose que je ne connais pas, que je congois, que je peux imaginer, que je peux
manipuler ? Donnez- moi quelque chose que je puisse manipuler, contréler, régler. Alors,
je laisserai aller la pensée. L'autorité de la pensée, du connu, I'autorité de la connaissance
provoque la peur de l'inconnu, de ce qu'on ignore.

La connaissance humaine touche seulement les franges de la vie. En dépit de toutes les
sciences naturelles et sociales, des philosophies et des théologies, la vie est encore un
mystére. Nous jouons sur les frontieres de ce domaine, sur les rivages de I'océan de la
vie. Nous jouons avec de petits cailloux (pour employer I'expression d'un grand savant).
Alors, est-ce la peur de l'inconnu, est-ce la peur des énergies non conditionnées qui me
fait m'accrocher a la pensée ? Est-ce la peur de la liberté ? Est-ce la peur de la vie ?

La vie existait avant que I'humanité n'habite cette planéte et ne commence a penser et a
parler. Ainsi, la vie intemporelle est bien plus vaste et bien plus profonde que toute la
connaissance humaine rassemblée. Avons-nous peur de cela ? Et voulons-nous continuer
a ceuvrer dans la vaste pensée humaine et dans la connaissance pour nous sentir en
sécurité ? C'est une question que tout chercheur aurait intérét a se poser : suis-je effrayé
par la liberté ? suis-je effrayé par la vie telle qu'elle est ? ai-je peur d'étre en présence de
la vie sans les mots, sans mettre des mots dans ma conscience, en me revétant des

penseées et des idéologies ? Ai-je peur d'étre en présence de la vie ? Que me fera la vie
?

S'il y a une telle peur, on doit faire demi-tour sur le chemin de la méditation, qui est une
révolution dans la conscience elle-méme. Le statu quo de la conscience structurée,
systématisée, catégorisée etc. dans laquelle nous vivons aujourd'hui peut ne pas étre la.

67



Et si toutes ces clétures de la connaissance nous font nous sentir stables, slrs, en
sécurité, certains de nous-mémes, nous voulons ces bases de référence pour considérer
la vie et l'interpréter. Dans ce cas, il vaut mieux ne pas se tourner vers une maniére
méditative de vivre.

On peut étudier les philosophies, faire des études universitaires, théoriques, sous forme
verbale, et devenir philosophe, étudiant, étre satisfait tout en sachant qu'il y a un au-dela,
alors, vous étudiez seulement la carte. Et I'exploration, ce n'est pas seulement I'étude de
la carte, c'est faire soi-méme le voyage. Vous pouvez étudier la carte du monde entier,
connaitre tous les itinéraires par mer et par air, en voiture ou par train etc. Et vous pouvez
ne jamais faire le voyage. Ou est-ce que je me situe ?

Supposons que je sois réellement, sincérement intéressé par I'élimination de cet
esclavage, de cette dépendance, de cette dépendance psychologique a I'égard de la
penseée. J'y suis intéressé. Que vais-je faire ? Dans ma vie quotidienne (c'est la que nous
devons commencer), du matin au soir, que je me brosse les dents, me baigne ou me
nourrisse, ou que je parle avec les membres de ma famille etc. j'observerai mes actes.
J'observerai pour découvrir si je suis relié a l'activité, au mouvement, avec grande
vigilance. Suis-je attentif ? Suis-je alerte ? Est-ce que je fais les choses par habitude, ou
parce que c'est ce qu'on attend de moi ? Ou bien est-ce que j'entreprends ces activités
parce que c'est la seule occasion de vivre ?

Le mouvement de la vie, I'action de vivre est la seule évidence que vous vivez. Alors, j'ai
du plaisir a me laver les dents, a me baigner ou a brosser le plancher, a laver les
vétements, a parler a ma femme, a mon mari, a mes enfants. Parce que, pendant que je
leur parle, j'exprime la vie qui est en moi. Donc j'observerai et j'apprendrai a étre attentif,
vigilant, avec toute ma sensibilité dans chague mouvement, a chaque moment.

Et quand le passé, c'est-a-dire les jugements, les évaluations, les normes, les critéres,
les préjugés, les préférences (préférences individuelles ou familiales, raciales,
religieuses, nationales) surgiront et voudront contaminer ma perception, qu'ils voudront
déformer mes réponses, j'en serai conscient. Avant qu'ils ne me submergent, ma vigilance
(mon attention) me rendra capable de les regarder. Avant qu'ils ne m'ensevelissent et ne
se chargent de ma perception et de ma réponse, je les aurai vus, jaurai vu que surgit
l'autorité de la pensée.

Peu importe que je doive attendre un moment ou quelques minutes parce que, quand je
les pergois, que je les vois et que j'en suis conscient, dans la lumiére de cet éveil, I'autorité
de la pensée disparait. Au moment ou ils vont me submerger sur le plan chimique,
neurologique, et créer en moi une compulsion afin que je réagisse d'une fagon
particuliére, j'ai identifié les coupables. Et je les regarde. Alors ils perdent leur élan.

Au commencement de l'apprentissage, il se pourrait que cela se produise un moment plus
tard, ils me submergent, et au moment ou je suis sur le point d'étre submergé, je l'ai
remarqué. C'est le temps de l'apprentissage. Mais quand ma sensibilité, quand ma
vigilance augmente, alors peut-étre qu'avant qu'ils ne me dominent, je les ai regardés.
Vous savez, l'austérité de la simple perception, ce qu'elle produit sur un fait, c'est quelque
chose qui doit étre expérimenté. Quand vous pouvez regarder un fait sans avoir une idée,
sans jugement, sans image, alors l'interaction entre une telle perception et le fait génére
des résultats que nous ne pouvons pas méme imaginer.

C'est une interaction extraordinairement explosive qu'une telle connaissance dépouillée,
gu'une telle pure perception, sans une idée, sans une théorie, sans préférence, sans
jugement. Mes amis, une telle perception austéere peut étre la source de la liberté. Les
pensées seraient contenues dans le corps, dans le systéme neurochimique, mais elles
n'ont pas d'autorité sur nous. C'est tout ce qui se produit. Pas d'identifications avec elles.

Alors les pensées s'écoulent dans votre corps, sans créer un penseur. Et toute la

68



connaissance héritée, acquise, absorbée, flotte a l'intérieur sans créer un "connaisseur"
ou un "expérimentateur”, I'image d'un connaisseur, d'un penseur. C'est I'image venant de
l'identification qui crée le mal, non pas la connaissance par elle-méme. Nous ne pouvons
pas échapper a cela.

I me semble que I'apprentissage doit avoir lieu dans le mouvement des relations. Il faut
s'asseoir et apprendre a regarder, observer et se détendre, de sorte que la peur de la
solitude soit dissipée dans une certaine mesure, la peur du vide soit dissipée dans une
certaine mesure. Une fois que cela est appris, alors le silence devient une dimension de
la vie. S'asseoir en silence pendant une période tous les jours n'est pas une occupation
de toute une vie. Vivre en méditation, vivre d'une facon méditative, c'est de cela que nous
parlons. Non pas la méditation comme une activité psycho-physique qu'on doit soutenir.
Si le fait d'étre assis en silence, si le fait d'apprendre a étre méditatif ne conduit pas a
vivre d'une maniére méditative, alors cela deviendra une nouvelle convention, un nouveau
rituel. J'espére que nous ne sommes pas intéressés par la création, la construction ou la
formulation de nouveaux rituels, de nouvelles conventions.

Nous nous occupons de l'exploration de la réalité et de l'interaction avec cette réalité.
Vivre c'est étre en interaction avec la créativité de la vie, a chaque instant, dans chaque
mouvement. La pensée ou la mémoire vous maintiennent dans la rigidité et laissent
passer la vie, la laissent filer. Aussi disons-nous qu'il est nécessaire de ne pas étre
emprisonné par la structure de la pensée, mais de l'utiliser. La vie est trop précieuse pour
qgu'on la laisse filer a cause de l'inattention, a cause des habitudes, a cause de la peur.
Pas une seule journée, pas une seule heure ne peut étre répétée.

Donc chaque soi-disant moment présent (qu'on aimerait appeler le présent intemporel)
est une expression de cette infinité, de cette éternité ou de cette divinité de la vie. C'est
ici et, maintenant. Donc, avec vigilance, avec attention, je commence a vivre et, alors que
I'autorité de la pensée se manifeste, comme antérieurement j'ai observé son mouvement
et que je suis conscient du fait qu'elle surgit, je reprends mon souffle, je crée un espace
entre cette attaque du passé et moi-méme, et cela aiguise et affine ma sensibilité. Cela
intensifie ma vivacité et ma sensibilité. Rien d'autre ne peut faire cela.

Par conséquent, a moins que je n'aime I'esclavage qui me donne de la stabilité, a moins
que l'activité répétitive ne me donne une sorte de sécurité, a moins que je ne veuille cela,
il n'y a pas de difficulté a trouver la liberté. C'est l'illusion de sécurité et de stabilité dans
I'enclos de la pensée et de la connaissance qui nous maintient enchainés en elles, méme
guand nous nous asseyons paisiblement pour apprendre a observer.

Merci.

69



Questions et réponses
BOVENDONK 12 septembre 1991

Qu'est-ce que la foi ? Est-ce un abandon de soi ?

Nous devons prendre beaucoup de précautions quand nous utilisons le mot "foi". N'est-
ce pas un de ces mots infortunés qui ont été confondus avec quelque chose d'autre,
comme la méditation est confondue avec la concentration, comme I'amour est confondu
avec l'attachement ? Il me semble que le mot "foi" a faussement été pris pour "croyance"
et "crédulité".

Quand vous acceptez l'autorité d'autres personnes, leur perception, leur compréhension
ou leur expérience, vous batissez une croyance (ou de la-crédulité). C'est alors
I'acceptation de l'interaction d'une autre personne avec la vie, et I'expression verbale de
cette interaction. Ce peut étre d'une personne vivante, ou de personnes qui ne sont plus
la. La croyance est reliée a la connaissance, laquelle est empruntée, vient du passé et
peut étre statique.

I me semble que la foi est reliée a sa propre interaction avec la vie. Vous devez regarder
la vie, la percevoir, la comprendre, mettre en corrélation cette compréhension avec les
interactions dans différentes situations et quand l'interaction dans différentes situations
est conforme a la compréhension qui s'était produite et la vérifie, alors survient une
conscience de la vérité causée par l'interaction. Cette conscience alors est au-dela du
doute, au-dela des suspicions, au-dela des argumentations des autres personnes, au-
dela des théories, des dogmes et des doctrines. Peut-étre que le mot "foi" indique la
substance de cette conscience, de cet éveil.

Cela n'arien a voir avec la conscience de soi et avec son activité qui consiste a savoir, a
accepter etc. C'est une rencontre avec la vie. Directe. Immédiate. C'est quelque chose
qui fleurit dans le mouvement de la vie. Vous percevez, vous comprenez, vous vous
mettez en conformité avec cette compréhension dans le mouvement de la vie et cela
s'épanouit comme un millier de pétales de lotus, exhalant son propre parfum.

"Y a-t-il abandon de soi ?"demande celui qui pose la question. Je me demande ce que
cette personne implique par ce mot. Est-ce I'expression de soi-méme sans restriction ?
Est-ce que ce mot implique la vie sans inhibition, sans restriction, sans peur ? Implique-
t-il la spontanéité et la relaxation de la spontanéité ?

Si c'est cela, alors il me semble que la dimension de la foi, c'est le contenu de I'éveil
intérieur qui est non logique et non rationnel, qui est au-dela de I'atteinte de la logique et
de I'argumentation. Quand on croit dans cette dimension, évidemment, il y a une absence
d'effort dans tous les mouvements de la personne et quand les efforts n'interviennent pas,
nous appelons cela spontanéité. Alors il n'y a pas de manipulation, pas de manceuvre
dues a la peur, a l'anxiété, dues a des affirmations autoritaires. Quand il n'y a pas de
telles interventions de l'effort, il y a spontanéité, il y a la grace de la relaxation
inconditionnelle, une sorte de liberté, de liberté intérieure.

Mais quand une personne accepte I'autorité de la connaissance de quelqu'un d'autre, des
expériences de quelqu'un d'autre, de ses conclusions, de ses théories etc. il y a
premierement l'autorité de cette définition (de cette description ou narration ou version)
particuliére, et I'acceptation provoque une rigidité intérieure. Je me demande si vous avez
remarqué - comme l'a fait votre amie - que I'acceptation et le rejet ont pour résultat une
raideur intérieure, de la rigidité. Donc s'il y a acceptation de l'autorité (autorité des
Ecritures, des livres religieux, communications de personnes soi-disant illuminées), une
fois que j'accepte ce qui s'est produit dans la vie d'une autre personne, je fuis le contact

70



direct et l'interaction avec la vie. Quand je regarde la vie a travers les perceptions d'une
autre personne, j'emprunte les mots de cette personne et ses expériences, lesquelles
sont conditionnées par la chimie de son propre corps. Donc je vis de seconde main. Ce
n'est plus "ma" vie, parce que l'acte méme de regarder la vie est emprunté a quelqu'un
d'autre, a travers les mots de cette personne, ses expressions, sa maniére de vivre.

Le mot "acceptation" est un mot plus recherché, mais il s'agit d'un emprunt. Et de ce fait,
dans l'acceptation de la connaissance - moderne ou ancienne - en regard de la réalité
ultime, de la nature de cette réalité ultime, il n'y a pas de vitalité, il n'y a pas de vigueur.
Or la foi est une force dynamique, c'est une fontaine d'énergie inépuisable.

La foi et la passion vont de pair, parce qu'on a percu, on a compris, on a vérifié. Donc
I'énergie de |'éveil intérieur, I'énergie de la compréhension est acceptée par l'aspect
émotionnel. La structure sensuelle a la vitalité de vivre la vérité, de vivre la foi. Vous
voyez ? La foi n'est pas quelque chose d'intellectuel, ce n'est pas une conviction
intellectuelle, ce n'est pas une croyance ou une crédulité émotionnelle, un esclavage. La
foi, c'est la liberté. Et la foi peut étre reliée a ce qui est, non pas a ce qui était, a ce qui
sera ou a ce qui pourrait étre. Elle est toujours reliée a la vie et a l'action de vivre. Le
présent intemporel qui est I'éternité - la divinité - n'est pas en relation avec une
particularité, il est en relation avec le tout de la vie.

Vous buvez un verre d'eau, assis ici, a Bovendonk ; vous n'avez pas a faire le voyage
vers la Chine ou le Japon pour vérifier que le verre d'eau étanchera votre soif. En buvant
un verre d'eau, en observant son interaction sur votre corps et ses conséquences, vous
aboutissez a la vérité que I'eau a I'énergie d'étancher la soif (elle a la fraicheur, elle a le
caractére liquide). Donc jamais un doute ne s'insinue dans votre esprit sur la question de
savoir si le verre d'eau, en Amérique de Sud ou en Amérique du Nord pourra satisfaire
votre soif. La compréhension crée un éveil intérieur et ce que vous appelez foi, c'est le
parfum de cet éveil intérieur. Si vous marchez sur terre dans n'importe quel pays du
monde, vous ne doutez jamais du fait que la terre génére la gravitation et que vous
pourrez y marcher etc. Donc il me semble que la foi est reliée a la totalité, elle est reliée
au présent intemporel, a l'interaction personnelle et a la compréhension, au mouvement
de la vie.,

J'espére que nous avons distingué la foi des croyances et j'espére aussi que nous avons
regardé le fait que, dans la dimension de la foi, il n'y a ni self, ni effort d'abandon, mais
une spontanéité, une relaxation sans inhibition qui est la nature de la vie, qui est I'essence
de la vie.

"Qu'est-ce que la perception juste ? Qu'est-ce que la perception juste quand nous
nous regardons nous-mémes, nous regardons a l'intérieur de nous-mémes ? lly a
une partie inconsciente, le contenu de la partie inconsciente de notre conscience.
Ne colorera-t-elle pas, ne conditionnera-t-elle pas la perception que nous avons
de nous-mémes ? Comment peut-on savoir que nos perceptions ne sont pas
inhibées ou conditionnées par l'inconscient ?"

Cela, c'est le langage créé par la psychologie dans le but d'étudier la conscience, on I'a
analysée, catégorisée en conscience, subconscience et inconscience.

La subconscience n'est pas difficile a connaitre : c'est I'héritage immédiat, héritage des
parents ou de la famille depuis quelques générations, et le contenu du subconscient -
c'est-peut-étre la couche la plus profonde de la conscience - ce contenu nous lance des
défis, le défi de sa présence a travers nos inclinations non rationnelles, nos croyances,
nos tendances, nos godts et les aversions que nous n'avons pas formés ou organiseés
consciemment.

71



Donc le contenu de la subconscience, qui est I'héritage immédiat, nous le sentons dans
cette invasion de tendances et d'inclinations, de golts et d'aversions et nous en devenons
conscients, au milieu des défis, des situations, des relations etc.

Mais la science de la psychologie dit que plus profond est l'inconscient racial, l'inconscient
collectif. L'étre humain est le produit de millions et de millions d'années, il est le produit
de la civilisation et de la culture humaines. De ce fait, chaque étre humain contient toute
I'expérience et toute la connaissance de la race. Peut-étre en est-il ainsi. La personne qui
a posé la question a utilisé le terme "inconscience" qui appartient a la terminologie de la
science psychologique.

Continuons avec la question : quand je pergois, je pergois a l'intérieur, regardant en moi-
méme le mouvement de I'esprit, le comportement de la structure mentale, je ne connais
pas le contenu de l'inconscient. Le terme d'inconscient lui-méme indique, n'est-ce pas
gue nous ne sommes pas conscients de cela, nous ne l'avons pas vu, nous ne l'avons
pas connu et par conséquent il nous est vraiment trés difficile de le reconnaitre si jamais
il survient. Venons-en maintenant a l'expression "nous percevant nous-mémes, nous
percevant a l'intérieur". Pourquoi voulons-nous nous percevoir nous-mémes ? Pourquoi
est-ce que je veux examiner et observer le mouvement de l'esprit, le mouvement de la
pensée ? Evidemment, je veux le comprendre, j'aimerais le comprendre. Est-ce que je le
comprendrai si je I'accepte comme bon ou si je le rejette comme mauvais ? Est-ce que je
le comprendrai si je juge, alors qu'il se présente, qu'il pourra étre ou ne pourra pas étre
aimé. J'espére que vous faites le voyage avec moi.

Tout jugement de valeur a propos du mouvement fera obstruction a la perception. Et si
nous ne nous laissons pas aller au jugement de valeur, est-ce que cela importe que ce
soit le contenu du subconscient ou celui de l'inconscient qui surgisse ? Je ne vais pas
comparer, je ne vais pas choisir, je ne vais formuler aucun jugement.

La perception, pour étre digne du mot, doit étre sans jugement, et je percois dans le but
d'apprendre, de découvrir sa nature, d'observer, de comprendre. L'exactitude ou l'erreur
sont, pour mon esprit, pour ma perception, des termes non pertinents. La perception qui
a pour résultat I'apprentissage et la découverte, pourrait étre appelée juste, si vous voulez
I'appeler ainsi. Si elle me met en contact direct avec le fait, je peux I'appeler juste.

Si elle crée un écran entre la réalité et moi-méme, si elle crée des bréches, des bréches
dimensionnelles, des bréches horizontales entre la réalité et moi-méme, dues aux
dogmes, aux théories, aux idéologies, aux doctrines, alors cette perception ne m'est
d'aucune utilité, n'est pas pertinente pour moi, pas pertinente pour ma compréhension,
pour mon apprentissage.

Donc si je ne suis pas intéressé par le fait d'arriver a un quelconque jugement de valeur,
mais si ce qui m'intéresse c'est d'étre mis a découvert dans le but de comprendre la
structure mentale, comment elle agit et ce qu'elle fait, alors le contenu de I'esprit, le
conscient, le subconscient, l'inconscient, ne créent aucune difficulté.

Deuxiémement, est-ce que je commence a regarder le mouvement de l'esprit avec
l'illusion qu'il y a quelque chose appelé "mon" esprit. Une fois que vous vous installez
dans la perception, est-ce le "je" qui pergoit ? Y a-t-il l'illusion que "je" suis en train de
regarder "mon" esprit ?

Désolée de nous pousser dans ces eaux profondes, mais il me semble que nous sommes

victimes d'un mythe psychologique, d'une illusion psychologique, d'une croyance, depuis
peut-étre un grand nombre de siecles, depuis qu'il existe un esprit individuel.

Donc, je regarde ma force, mes faiblesses, mes talents, ma structure mentale. Si j'utilise
les termes "je" et "mien" en relation avec le corps physique, c'est compréhensible et
pardonnable. Il y a un corps physique séparé et indépendant des autres corps qui sont

72



aux alentours. Ainsi les mots "je" et "le mien" ont quelque utilité, quelque pertinence au
niveau physique. Y a-t-il quelque entité a I'intérieur du corps qui pourrait étre appelée "je"
et dont le mouvement pourrait étre appelé "mien" ?

Nous mettons en question la validité de toute croyance et de toute particule de
connaissance. C'est la notre fagon d'apprendre, c'est la fagon de découvrir la vérité sans
suivre les modéles commodes et confortables d'acceptation, de conformité, d'imitation.
Vous voyez ? Nous nous sommes placés dans la vulnérabilité ; alors nous osons
apprendre, nous osons explorer. Alors, pourrait-il se faire qu'il y ait un ancien
conditionnement du systéme neurochimique se manifestant par I'expression verbale par
les modéles de pensée, les codes de conduite, les normes, les critéres de I'éthique et de
la moralité, les contraintes des religions organisées et des institutions, tout ce qui a été
ingurgité dans le systéme. Donc le systéme neurochimique réagit a certains mots et a leur
signification d'une certaine maniére. Ce n'est pas seulement une maniere cérébrale, mais
c'est une maniére neurochimique.

La réaction chimique a un mot, réaction neurologique a d'autres mots. Ainsi, la race
humaine s'est conditionnée, au nom de la civilisation et de la culture, a réagir aux mots et
a leur sens, aux gestes physiques et a leurs associations, d'une certaine maniére
spécifique, qui était nécessaire au processus de la soi-disant éducation. Le
conditionnement a été I'essence de I'éducation. Donc la race humaine se comporte ainsi
et le mouvement mental pourrait étre le mouvement de ce conditionnement, le "play-
back", la répétition.

Alors, quand il y a un effort pour observer, qu'il y a apprentissage de l'observation, c'est
I'observation du comportement de I'esprit humain s'exprimant dans ce corps. Examiner,
observer le comportement humain, le comportement neurochimique de I'homme qui se
produit dans ce corps, non pas mon esprit, ma pensée, mon désir, mon avidité. Donc se
pourrait-il que ce que vous appelez perception juste nécessite I'explosion du mythe
psychologique qu'il y a un ego individuel, un esprit individuel qui doit étre observé ?

Comme nous avons besoin d'une autre source de perception et de réponses, peut-étre
avons-nous besoin d'autres attitudes et d'autres approches de notre héritage, qui contient
une multitude de conditionnements, lesquels furent nécessaires pour civiliser et cultiver
I'animal humain. Si je dois travailler comme ingénieur et construire un pont sur une riviére,
j'aurai besoin de tous les conditionnements de la mémoire ; j'aurai besoin de toute la
connaissance que j'ai acquise et de toute mon habileté a utiliser cette connaissance.
Supposons que j'aie a ceuvrer comme chirurgien dans un hopital, dans la salle
d'opération. J'aurai besoin d'une mémoire trés aiguisée d'un cerveau trés alerte,
d'organes des sens trés souples et d'une extraordinaire habileté pour opérer un patient.

Il'y a les champs de pertinence des conditionnements, et il y a des champs de liberté
compléte vis a vis du conditionnement. La justesse de la perception demandera de la
discrimination entre les champs ou pensée et connaissance sont pertinentes et ceux ou
pensée et connaissance sont absolument sans pertinence.

Il me semble donc que la perception juste est une perception sans jugement, sans
jugement vis a vis de soi-méme, sans évaluation, sans construction d'images au sujet de
soi-méme : je suis une personne bien informée, je suis un étudiant avancé etc.

Peut-on regarder le mouvement de l'esprit sans |'appeler esprit italien, esprit indien,
hollandais ou anglais ? Pouvons-nous nous regarder nous-mémes comme des étres
humains (un étre humain observant le conditionnement humain) ? Si je m'appelle moi-
méme hindou, indien, italien, américain, j'ai déja inhibé ma perception.

Donc la perception juste demandera une liberté intérieure, n'est-ce pas ? Elle demandera
la liberté afin de voir les faits tels qu'ils sont, non pas comme un chrétien, un musulman,
un juif ou un hindou, mais la perception en vue de l'apprentissage doit se produire dans

73



la liberté, étre une expression humaine de la vie. Voyez-vous la révolution dans la
perception méme ?

Parce que si je regarde en tant qu'hindou ou qu'indien, je dis "Ah ! C'est une doctrine
hindoue. Ce qu'elle dit doit étre vrai. C'est écrit dans les Védas. Donc elle doit étre vraie."
"C'est ce que I'Ancien Testament ou le Nouveau Testament me dit" "C'est ce qui est
enseigné dans les synagogues, cela doit étre vrai." C'est impossible d'avoir la liberté de
la perception s'il y a acceptation de l'autorité et présomption d'attacher la vérité a cette
autorité.

Celui qui pose la question poursuit en disant :"Ou commence la révolution dans la
conscience ?"Elle commence avec la liberté intérieure de se regarder soi-méme comme
un étre humain, comme une expression humaine de la vie tout entiere, comme une
expression humaine de la vie universelle, de la vie cosmique (ou de quelque autre terme
que vous voudriez |'appeler). Sans accepter ou rejeter les conditionnements de la culture
de la communauté, de la race ou de la nationalité, pouvons-nous les écarter et regarder
dans la liberté ? Parce que le rejet ne vous conduit pas vers la révolution. Alors que vous
avez tout rejeté, qu'allez-vous révolutionner ?

Deuxiemement, la révolution ne peut pas étre limitée seulement au sérieux intellectuel.
Quand les gens se tournent vers la religion, la spiritualité, la transformation, l'illumination,
la libération et tout ce que vous voulez, quand ils se tournent vers cela (et ils le font a
juste titre), ils commencent par des recherches intellectuelles, théoriques, académiques,
des recherches verbales, exprimées verbalement.

Mais si la recherche et si I'exploration restent prisonniéres de cet exercice cérébral, si le
sérieux est limité seulement a un exercice intellectuel, que se passera-t-il ?
Intellectuellement, on saisirait la vérité. Mais en dehors de cet exercice intellectuel qui
consiste a écouter, a lire, a entendre, a réfléchir etc. le reste de la vie sera vécu tout a fait
différemment, sous l'autorité des émotions, sous l'autorité des réactions, des habitudes,
des conventions, des traditions. N'est-ce pas ce que nous faisons ?

Intellectuellement, nous sommes prodigieusement sérieux, d'un sérieux fragmentaire,
partiel, et nous disons :"Ah ! J'y suis". Cela n'est jamais co-relié a notre action de vivre, a
notre maniere de vivre, a notre relation a la nourriture, au régime, a |'exercice, au sommeil,
aux vétements, a la relation homme/femme, aux célébrations, aux rituels religieux, aux
célébrations nationales. Nous suivons tout cela sans avoir connaissance du fait que nous
créons en nous-mémes une division, imaginant que la transformation se produira par la
seule acceptation intellectuelle de certaines nouvelles voies et de nouvelles approches,
sans nous soucier de vivre ces approches dans notre vie quotidienne.

Vous savez ? La révolution, se produit dans le mouvement de la vie et non pas dans le
cerveau. Elle peut commencer la, ce peut étre la premiére étape, mais le premier pas
n'est pas tout le voyage. Vous pouvez faire le premier pas et rester bloqué la. Vous restez
alors identifié aux concepts de nation, de race, a vos godlts et a vos aversions sur les
bases raciales, aux préférences et aux préjugés sur les bases nationales. Et puis nous
espérons qu'une transformation se produira, aura lieu dans notre vie.

Ce qui a été compris intellectuellement, verbalement, théoriquement, doit étre accepté
par l'aspect émotionnel de notre étre et doit étre vécu au niveau des sens. Nous ne
pouvons pas separer le sensuel, le psychologique, et puis le cérébral ou l'intellectuel.
Quand la vérité est comprise, elle doit étre vécue immédiatement, instantanément, au
niveau des sens.

Je n'accepte pas l'autorité des dieux ou des déesses, des églises et des temples, et
j'accepte l'autorité de mes réactions (je hais cette personne, je déteste cette personne, je
juge celle-ci en permanence comme étant mauvaise et j'entretiens tous les préjugés

74



raciaux ou nationaux etc.... leur autorité). Voyez-vous les inconsistances de notre
exploration ?

Donc la révolution dans la conscience est une aventure holistique, non pas une aventure
intellectuelle, non pas une obsession émotionnelle. Alors, y a-t-il une volonté d'impliquer
ma vie tout entiére dans cette exploration ? Y a-t-il une volonté de dédier a la vérité ce
que je comprends ? Comprendre la vérité n'est pas trés difficile, mes amis. Mais méme
aprés avoir compris la vérité, I'attachement a ce qui est faux est la difficulté réelle. Ce qui
est faux ne s'accroche pas a nous, c'est nous qui nous y accrochons en nous identifiant
a lui ; nous nous y accrochons parce qu'il y a une illusion de stabilité, de sécurité, de
continuité. Il en a été ainsi pendant des milliers d'années, des centaines d'années et il en
sera encore ainsi. Que je le perpétue !

L'illusion qu'il existe quelque chose comme une sécurité psychologique crée une
résistance envers l'inconnu, I'inconnu ne m'offre aucune sécurité. Ainsi, méme apres avoir
apprécié ce qui est connu au sujet de la vie et ce qui est expérimenté par la race humaine,
cela n'est qu'un fragment négligeable de la totalité. Ce fragment de connaissance et
d'héritage est beaucoup plus important pour nous que l'inconnu et que l'inconnaissable
restants. Nous nous accrochons a cela.

C'est pourquoi la révolution ne se produit pas ; la transformation qualitative, holistique,
radicale ne se produit pas a cause de nos inhibitions intérieures, de nos inhibitions non
exprimées, des inhibitions qui restent dissimulées, Autrement, notre intelligence les
verrait et il y aurait en nous un mécontentement envers nous-mémes. Nous ne voulons
pas de cet inconfort, de ce mécontentement. Alors nous dissimulons ces inhibitions. Nous
ne leur permettons pas d'apparaitre au niveau de la verbalisation. Ces inhibitions, ces
divisions, nous leur avons permis de croitre ou nous les avons entretenues. Et puis nous
nous disons a nous-mémes :"J'ai lu pendant 25 ans, j'ai écouté pendant 40 ans et la
libération ne s'est pas encore produite."

Quand vous allez vous promener, ne sortez-vous pas de votre maison ? Ne franchissez-
vous pas la porte ? Une personne qui veut aller sur la lune doit aller au-dela de I'orbite de
la terre et de la loi de la gravitation etc. Vous ne pouvez pas étre simultanément a
I'intérieur de I'orbite de la terre et a I'intérieur de I'orbite de la lune. De la méme facon, si
nous voulons rester enracinés dans la connaissance, la structure mentale, le passé et si
nous voulons, simultanément, étre au-dela de cela, alors nous créons une lutte, une lutte
sans fin, voulant a la fois étre enracinés dans la pensée et étre libres de la pensée.

Le champ spirituel et religieux a été considéré comme un champ _ de convictions
intellectuelles (changement de convictions, changement des modéles de comportement,
changement des normes et des critéres pour former le jugement des gens). Ou bien, au
nom de la religion, c'est une flambée émotionnelle, manipulant les émotions, les
sentiments, les excitant par certains conditionnements, des rituels, des priéres, le chant
de mantras, stimulant les chakras. Vous manipulez certains états neurochimiques de
votre étre et restez cristallisé la. Et je pense que la race humaine a passé siécle aprés
siécle dans cet exercice intellectuel de "savoir" au sujet de Dieu, et les religions ont passé
des siécles dans la poursuite dénuée de sens de I'expérience de Dieu.

La divinité ne peut pas étre connue et ne peut jamais étre expérimentée par I'esprit et par
les sens. Ce qui est le tout, cela dont vous étes un aspect organique et non une partie,
comment peut-il étre expérimenté ? Comment le tout peut-il étre expérimenté par la
partie ? Comment une goutte d'eau peut-elle expérimenter la totalité de I'océan ? Elle
peut avoir conscience de l'essence de son étre et étre éveillée a ce qu'est I"océanite".

Donc il me semble qu'une révolution dans la conscience demande I'humilité et la volonté
d'étre dans l'étreinte de I'inconnu et de l'inconnaissable. L'humilité et I'absence de peur
pour laisser tomber I'erreur et vivre la vérité qu'on a comprise, sans mesurer ce que cela

75



vous colte dans les termes de sécurité sur le plan social de stabilité économique, de
certitude psychologique etc. etc. Une fois qu'il y a la volonté d'entrainer la totalité de votre
vie (le sensuel, le verbal, le psychologique), la volonté d'apprendre a tous ces niveaux
simultanément (non pas seulement cérébralement) et de le stocker dans la mémoire, il
faut faire un effort pour s'y conformer et apprendre a tous les niveaux, faire un
apprentissage holistique.

Apprendre est holistique. Donc vous apprenez, vous comprenez, vous vivez. Le fait de
vivre enrichit I'apprentissage et apprendre enrichit la vie. Nous pouvons faire erreur. Il se
peut qu'on fasse une faute. Il peut y avoir des moments d'hésitation, de géne, il peut y
avoir des soi-disant défaillances, des souffrances etc... Si j'ai failli, j'apprendrai par cet
échec méme. L'échec n'est pas aussi dévastateur que le succes. Le succes me donne la
tentation de construire une image de moi-méme : celle d'une personne qui réussit. Que
le succés se produise je crée immediatement une conclusion, une image ; je m'identifie
avec elle : je suis une personne qui réussit, donc je dois réussir dans toutes mes
aventures.

Je deviens un maitre exigeant pour moi-méme. Ainsi, j'apprends par mes échecs, mes
fautes, mes démarches incorrectes. J'apprends a partir des actions de la vie. J'apprends
de la vie.

"J'ai le désir d'étre libéré. Que faire ? Dois-je passer davantage de temps assis en
silence ?"

Devons-nous remanier la question ? Devons-nous I'améliorer un peu ? Devons-nous la
formuler de cette facon : j'ai le désir de vivre dans la libération (non pas d'étre libéré) ?
La libération peut ne pas étre reliée au processus du devenir (je deviens libéré, je deviens
illuminé). Nous pouvons attendre pendant dix vies et le "je" ne sera pas libéré. Vous
voyez ? Il n'y aura pas de puissance dans le "je". Pauvre petite chose ! C'est une idée.
Elle doit étre utilisée dans ses limitations pour le but dans lequel elle a été créée.

Les idées, les concepts, sont créés pour certaines nécessités fonctionnelles. Ce sont de
belles choses a utiliser dans leur champ relatif. Mais si elles sont étirées trop loin, si elles
sont étendues aux dimensions ou elles n'ont aucune sorte de pertinence, alors elles font
piétre figure. Ou bien il se peut qu'elles conduisent a l'illusion de la souffrance.

Ainsi, nous devons dire :"J'ai le désir de vivre dans la libération. Qu'est-ce que je fais ?
Qu'est-ce que je fais avec la vie ? Qu'est-ce que je fais avec moi-méme ?"S'asseoir en
silence, ce n'est pas la fin de la vie, le but de la vie. C'est seulement une fagon
d'apprendre. L'apprentissage finit avec cela. Ce n'est pas un nouveau rituel. C'est
seulement une aide a utiliser au commencement, dans le but d'apprendre a affermir nos
corps, d'apprendre a s'abstenir de parler, d'apprendre a se détendre physiquement,
verbalement, mentalement.

Quand nous sommes assis ensemble, la présence de nos compagnons de recherche et
d'exploration procure de I'énergie. Quand l'attention d'un certain nombre de personnes
est focalisée dans une direction, cela charge I'atmosphére d'une qualité d'énergie. Ainsi,
nous disons :"quand nous nous réunissons, asseyons-nous, apprenons". C'est vivre dans
la dimension du silence qui doit étre appris. Non pas d'étre assis en silence ou d'étre
debout en silence. Non pas étre assis en méditation ou debout en méditation ou marcher
en méditation.... Nous allons passer quelques minutes de plus les uns avec les autres ce
matin. Et j'espére que vous me pardonnez de prendre davantage de temps.

Vous ne voulez pas que je continue ? Est-ce O.K. ? Il semble que cela vous amuse...

Donc j'ai le désir d'étre libéré. Qu'est-ce que je fais ? D'abord, que je comprenne ! Si
j'étais celui qui pose la question, j'essaierais de comprendre la signification du mot
"libération" : la ou il n'y a pas de restrictions, de contraintes, de peurs, pas d'inhibitions,

76



pas de compulsions. N'est-ce pas cela qu'on entend par le mot "libération" ou "liberté" ?
Pas de compulsions venant de l'extérieur ou de lintérieur. Pas de peur, pas de
compulsions. Pas d'inhibitions qui me font me rétrécir dans ma propre peau. Donc cela
c'est la signification de "liberté" ou "libération" : il n'y aura personne pour me dire quoi
faire, pas de terme de référence, pas d'autorité du passé. Je serai laissé avec la vie, en
moi et autour de moi. Est-ce cela que je veux ?

Pas de modeles de pensée sur lesquels m'appuyer, a quoi me référer. Rien qui me dise
ce qui est juste, ce qui est faux, ce qui est péché, ce qui est vertu. J'ai a le découvrir par
moi-méme. Est-ce que je veux vivre dans la libération ? C'est la premiére chose que je
dois découvrir, parce que la liberté, c'est la vulnérabilité totale. Si je souffre de
susceptibilité émotionnelle envers toutes les personnes et envers ce qu'elles me disent,
cette susceptibilité émotionnelle ne me permettra pas de vivre exposé a la libération.

Est-ce que je me sens en sécurité en acceptant les croyances, les autorités et les
traditions ? Alors, je dois m'enfuir. Il y a donc une susceptibilité émotionnelle qui m'a fait
collectionner des croyances et I'habitude intellectuelle de théoriser sur la vie, qui m'a fait
collectionner des théories et des dogmes. Il y a la susceptibilité intellectuelle du savoir et
la susceptibilité émotionnelle des croyances. Evidemment, je ne peux pas risquer de
découvrir ce qu'est la libération. J'ai a découvrir d'abord qu'il y a en moi cette
susceptibilité, ce qu'elle m'a fait. Vous voyez ?

La libération se fait toujours par rapport au connu. La liberté se fait toujours par rapport
au connu. L'inconnu ne vous lie pas. Il n'y a pas d'asservissement. Il n'y a pas de
systemes, pas de structures, pas d'esclavage, pas de modéles dans l'inconnu, dans le
tout de la vie. Les modeles, les habitudes, les conditionnements, tout cela qui nous lie,
c'est le connu. Donc, liberté vis a vis du connu, libération vis a vis du connu. C'est la
signification du mot "libération".

Ce n'est pas quelque chose de mystérieux ou de mystique. C'est une science. La
spiritualité, c'est la science de la vie et de I'action de vivre. Vivre sans croyances et sans
crédulité. Vivre sans l'autorité de la connaissance qui est stérile, qui est le passé. Vivre
dans le présent, vivre avec vos perceptions et la compréhension qui s'est produite en
vous etc. etc. Maintenant, je comprends que la libération est toujours une libération du
passé, du connu, du conditionnement. Donc, qu'est-ce que je fais ?

Je regarde le mouvement qui se produit ici, dans ce corps, je découvre comment ce
mouvement se produit. Est-ce un mouvement qui consiste a voir, regarder, interpréter en
accord avec certaines habitudes ? Je devrai le découvrir. Vous voyez ? Ainsi, je n'étudie
pas une théorie, je ne lis pas un livre. J'ai écarté tous les livres et je dis :"J'apprends de
la vie. J'apprends de la créativité de la vie par laquelle je suis entouré et de la créativité
de la vie qui demeure en moi. Je suis autant le lieu de cette créativité que I'est le cosmos
a l'extérieur". Donc, j'ai écarté les livres. Je ne vais questionner personne. Je vais
apprendre de la vie elle-méme.

La vie est ma professeure, et le mouvement de la vie est I'occasion d'apprendre. Ce sont
mes classes. Ce sont mes occasions pour cette auto-découverte. Donc la seconde chose :
je vais apprendre de la vie elle-méme et non des livres ou des individus. La liberté doit
commencer au premier pas. Ce n'est pas une chose a laquelle on arrive a la derniére
etape. C'est quelque chose avec quoi je dois commencer. Donc je commence a vivre avec
moi-méme, avec la vie en moi. Vous direz :"Ne vivons-nous pas nous-mémes ?"J'en
doute. Nous vivons avec la connaissance, les théories, les croyances, les critéres, avec
les réactions qui sont les modeéles d'habitudes du cerveau et du systéme neurochimique.
Nous ne vivons pas avec la vie en nous.

Pour apprendre, quels atouts ai-je ? J'ai les organes des sens, ce sont mes collegues
dans la perception, mes compagnons. Je devrai regarder ces organes des sens, le

77



systeme sensoriel et voir s'il est capable de perception, voir si je fournis au corps un
régime appropri€ et si je garde les sens dans le meilleur état possible. Si je suralimente
le corps ou si je le sous-alimente, si je lui accorde trop ou trop peu de sommeil,
naturellement, les organes des sens ne seront pas dans leur meilleur état. lls doivent étre
reliés aux objets qui sont en dehors d'eux, ils doivent voir, écouter. Donc ils doivent étre
gardés libres de toutes les sortes de toxines et d'impuretés, libres des déséquilibres. Vous
savez ?

J'ai commencé a apprendre. Je commence a apprendre au niveau des sens. Donc ce
n'est pas seulement d'étre assis en silence qui va amener la solution mais quand vous
vous sortez de l'autorité de la connaissance, vous étes dans le silence. S'il vous plait,
voyez bien cela : la discontinuité du mouvement de la connaissance, du mouvement de
la pensée, c'est le commencement du silence. Une fois que j'ai écarté tous les livres et
tous les grands enseignants du monde et qu'en toute humilité, prenant la lampe de ma
propre compréhension, de ma propre perception, j'ai commencé l'aventure de la
libération, chaque pas devient le professeur et chaque pas est un pas sur la voie de la
découverte de la vérité.

La religion, c'est la découverte personnelle de la vérité. C'est une rencontre de premiére
main avec la réalité. La religion, c'est l'interaction avec la vie. Non pas par les idées sur
la vie ou par les théories sur la vie, mais avec votre systéme sensoriel, la sensibilité qui
vibre dans votre organisme physique, l'intelligence organique a votre disposition. Nous
avons de magnifiqgues compagnons qui peuvent travailler avec nous dans cette aventure
de la libération. Donc, quel que soit I'endroit ou j'ai pu remarquer des toxines, des
impuretés, des déséquilibres, des obstructions, des comportements illogiques, du matin
au soir, je les corrige. Avec ma perception, je les corrige : ceci n'est pas le genre de
régime qui convient a mon corps, il ne le maintient pas dynamique et souple. J'en change.
C'est trop de sommeil. Le corps n'en a pas besoin. Ou bien il y a trop peu de sommeil, le
corps en réclame plus. Je lui procure ce dont il a besoin. La verbalisation ? Je la regarde.
Est-ce que je prononce des mots que je comprends, ou bien est-ce que j'emploie des
mots d'emprunt ? des mots non adéquats ? des mots incompris ? Alors je cesse de les
utiliser et j'utilise les mots (je verbalise) a la mesure de ma perception et de ma
compréhension.

Vous voyez l'austérité ? La libération est tres austére. L'essence de la libération, c'est le
renoncement, non au monde, non aux proches, non pas aux responsabilités, mais
renoncement a l'identification, aux constructions d'images, aux conclusions
desséchantes, a la formation de jugements. Le renoncement est un état de conscience
ou on ne juge pas. Et quand il n'y a pas de jugement, il n'y a évidemment pas
d'attachement.

Il'y a tant a dire ! tant a partager ! Mais nous devons nous en tenir a la pendule ! Alors,
nous nous arrétons ce matin. Qu'est-ce que je fais ? Je devrais compter sur mon systéme
sensoriel. Je compte sur la sensibilité dont je dispose. Je compte sur l'interaction avec la
vie (et cette interaction, en tant qu'enseignant, est un guide). Je compte sur la vigilance
et l'attention qui sont a ma disposition, et je continue a apprendre, de sorte que chaque
relation devient une occasion de découverte de moi-méme, chaque mouvement devient
une occasion de libération.

Merci de travailler dur avec moi par ce beau jour ensoleillé.
Merci pour votre coopération.

78



Questions et réponses
BOVENDONK 13 septembre 1991

"J'ai pris conscience qu'il était nécessaire de mourir a I'image du moi. Mais cette
mort ne se produit pas. Je continue a y penser mais elle ne se produit pas.”

C'est la question que nous allons envisager ce matin.

Je prends conscience de la nécessité de mourir a I'image du moi (ou des images du moi).
Qu'est-ce que cela implique ? La mort n'est pas la destruction, n'est-ce pas ? Pourquoi
est-il nécessaire de mourir a ces images ?

Quand ma maison est en feu, est-ce que je dois penser a en sortir, a sauter au dehors ?
Est-ce que des pensées, des idées de méthodes, de techniques entrent dans ma
conscience quand je vois que la maison est en feu ? Y a-t-il une quelconque intervention
de la pensée ? Y a-t-il un décalage entre la perception et I'action ? Ou si la maison est
envahie par l'eau, il n'y a pas de décalage entre la perception et I'action parce que la
perception au niveau du sens de la maison inondée ou de la maison en feu provoque
instantanément la mobilisation de [l'intelligence organique. La perception est
immédiatement convertie en compréhension, et la compréhension conduit a l'action
spontanée. N'est-ce pas la ce qui se produit ? Parce que, quand je vois que la maison est
en feu, je prends conscience que je ne peux pas y vivre.

Alors, est-ce que je prends conscience du fait que les images que j'ai construites ou que
les gens ont construites a mon sujet et que j'ai acceptées m'empéchent de vivre ? Est-ce
que j'ai pris conscience du fait que les images m'isolent de la vie ? Vivre, c'est étre relié
a ce qui est. L'interaction avec la vie, c'est I'action de vivre. Et les images m'empéchent
méme de percevoir les faits et, plus encore, empéchent l'interaction avec la vie.

Se pourrait-il que la perception d'un fait psychologique n'activat pas, ne mobilisat pas
I'intelligence en nous, comme elle le fait au niveau des sens. Est-ce a cause de notre
éducation défectueuse au long de siécles sans nombre, parce que nous avons, dans une
telle mesure, été drogués de pensée ? Le corps drogué, saturé de drogue perd sa
sensibilité. De la méme fagon, avons-nous été drogués par la pensée et la connaissance,
accumulant des idées et puis pensant a la maniére de les utiliser, marchandant avec
elles ? Avons-nous perdu ce mouvement spontané d'intelligence organique ? C'est la la
question. Non pas pourquoi la mort, mais pourquoi la perception d'un fait psychologique
ne se produit pas (perception non au niveau des sens, mais par la sensibilité au niveau
psychologique). Pourquoi l'intelligence n'est-elle pas stimulée ?

Comment élever nos enfants, et comment nous élever nous-mémes, de sorte que la
méme activation de l'intelligence qui se produit au niveau des sens se produise au niveau
psychologique et que je prenne conscience, mes amis, que les images ne me permettront
pas de vivre (comme le feu ne me permettra pas de vivre dans la maison, les images ne
me permettront pas de vivre). S'il vous plait, voyez bien cela. Parce que c'est I'urgence
de vivre qui me fait sauter par la fenétre, et méme casser la vitre quand la maison est en
feu. Instantanément, je saute au dehors.

Donc, je réalise que les images ne me permettent pas de vivre. Sauter hors des images,
des enclos, de l'isolement qu'ont construits les images pourrait se produire si nous
percevions vraiment - non pas comme une partie de connaissance, non pas comme une
idée, mais comme un fait - que nous ne vivons pas. Je me demande si nous nous
souvenons que nous nous étions posé cette question le tout premier jour : sommes-nous
vivants ? sommes-nous en train de vivre ? Ou sommes-nous dans l'illusion que nous
vivons ?

79



Deuxiémement, se pourrait-il que le mot "mort", I'utilisation du terme "mort" stimulat une
résistance non exprimée, et que l'intelligence soit bloquée par cette résistance, parce que
la mort, pour nous, est quelque chose de négatif ? Le fait de mourir et la mort sont
confondus avec destruction.

Quand la forme d'une fleur a épuisé le potentiel de créativité qui se manifestait a travers
elle, les pétales de la fleur commencent a se dessécher et a tomber. En automne, les
feuilles de 'arbre se desséchent ; elles prennent une trés belle couleur jaune. De méme,
I'dge mar, dans le corps humain, a sa propre gloire. Le sourire brillant a travers les rides,
sur le visage humain a I'dge mar a autant de beauté, est aussi ravissant que le sourire
sur le visage d'un bébé ou d'un enfant, si nous savons le regarder. Ainsi, les feuilles
tombent, elles ne perdent pas la vie, elles tombent sur la terre et sont converties en
engrais et elles donnent de la vitalité a la terre. Bien que la forme se désintegre, I'énergie
est recyclée, elle est convertie en une autre forme, et elle continue. La vie ne connait pas
de destruction.

La forme humaine se désintégre, soit qu'elle ait épuisé sen potentiel, son potentiel
biologique et qu'elle doive se flétrir, soit qu'elle ait été contaminée par des maladies et
que, par conséquent, le mouvement de I'énergie soit épuisé. Mais ce n'est pas la fin de la
vie, peut-étre seulement la discontinuité d'une forme particuliere, d'une expression
particuliére.

Se pourrait-il que I'expression "mourir a soi-méme", "mourir a I'ego" envoie le long de
votre colonne vertébrale un frémissement et provoque en vous la résistance tacite de la
peur ? S'il en est ainsi, laissons de c6té le mot "mort", parce que I'exploration religieuse
n'est pas une épreuve par laquelle nous devions nous torturer nous-mémes avec des
mots, avec des peurs, avec des résistances. L'investigation, I'exploration est une aventure
joyeuse, impliquant le sérieux de toute la vie, le sérieux peut étre joyeux, il n'a pas besoin
d'étre deépressif, triste, cynique et effrayant. Donc laissons tomber le mot "mort", pour
parler de discontinuité dans la construction d'images.

Pouvons-nous reformuler la question maintenant ? J'ai pris conscience que la
discontinuité dans la construction des images était nécessaire, et cependant elle ne se
produit pas.

Elle ne se produit pas parce que je n'ai pas été entrainé a cela. Dois-je commencer avec
moi-méme, en ce moment méme ? ici ? maintenant ? et passer au milieu des relations et
des expériences sans construire d'images au sujet de moi-méme et des autres ? Cela est
possible. L'apprentissage est possible jusqu'au dernier souffle. C'est la la beauté d'étre
né sous forme humaine. C'est une vraie bénédiction que de naitre humain.

Qu'est-ce que se mouvoir a travers les événements et les incidences de la vie
quotidienne, les relations, sans construire d'images ? Une image est construite sur un
jugement de valeur, n'est-ce pas ? Elle est construite, elle est basée sur une conclusion,
une conclusion catégorique, une conclusion irréversible. Supposons que j'apprenne a
noter et a enregistrer le fait sans convertir ma compréhension en conclusion rigide.

Je n'accumule pas les conclusions : je comprends les faits, je leur réponds selon les
besoins de la situation, selon le travail que je dois faire. Donc selon ma compréhension
de la nature de l'individu, en me basant sur ma compréhension du défi que me présente
la situation, j'agis. Je n'ceuvre pas naivement, d'une fagon ignorante avec insouciance (il
n'y a pas dans la vie de temps pour étre insouciant). Si je suis étourdi, distrait, alors je
manque l'occasion de rencontrer la vie, de prendre part a son intelligence. Je manque
I'occasion de vivre.

Donc sur le plan sensoriel, je pergois ; sur le plan de la sensibilité, je comprends ; sur le
plan verbal et intellectuel, je saisis les implications, je réponds a la situation. Et puis, point
final. Pas de conclusion, de théorie, de dogme a réduire et a transformer en souvenir. Je

80



ne veux pas quelque mécanisme de défense pour me protéger de demain, parce que
demain n'existe pas. Il est seulement dans I'esprit. Dans le présent, je n'ai pas besoin de
mécanismes de défense, j'ai besoin de spontanéité, j'ai besoin d'intelligence, j'ai besoin
de la volonté de m'exposer moi-méme. Donc le présent ne demande pas de mécanismes
de défense et demain n'existe pas en dehors de mon cerveau.

Alors pourquoi devrais-je prendre la peine de tirer une conclusion, de fabriquer un
jugement de valeur, de construire une idée et d'introduire de la rigidité dans ma
conscience ? Vous voyez ? Il y a une fagon d'apprendre. Aucun souvenir ne doit étre
ajouté. Et quand j'apprends de cette maniére, pour agir dans les relations sans tirer de
rigides conclusions et sans construire d'images au sujet des autres, au sujet du futur, je
sais comment est cette personne, alors je saurai comment m’accorder avec elle...

Quand j'ai appris a vivre sans créer de nouveaux souvenirs, alors je trouve que, sans tirer
de conclusions, sans construire d'images, il est possible de vivre, de partager la vie, de
communiquer, d'agir dans les relations. Il y a de la fraicheur dans cela. Me référer a la
mémoire et me comporter selon les bases de cette mémoire m'enléve toute vigueur. Il n'y
a pas de vitalité, il n'y a pas de fraicheur. Donc j'apprends a étre frais a chaque moment.
Je ne me retourne pas pour me référer au passé.

Si j'apprends de cette fagon (et cela devient une maniére agréable de vivre), la totalité
des images rangées dans la mémoire deviendront sans pertinence et périmeées, sans le
moindre effort de ma part. S'il vous plait, voyez bien cela. Si vous voulez appeler cela
"mourir" a ces images vous le pouvez. Mais pourquoi utiliser ce terme ? Cela introduit un
parfum de négativité dans la conscience conditionnée.

Ainsi, nous devons apprendre deux choses. Vous savez, la spiritualité c'est une science
de la vie et de I'action de vivre, et il y a tant a apprendre ! La connaissance crée l'illusion
gu'il y a de la sagesse en nous, une compréhension et que nous n'avons pas a bouger un
petit doigt, mais simplement a utiliser la connaissance venant de la mémoire. Et c'est tout,
c'est cela qu'il faut vivre.

Alors, on peut avoir des désillusions au sujet du réle de la connaissance, au sujet de
I'efficacité de la connaissance. A ce moment, l'apprentissage devient possible. La
sadhana, I'auto-éducation, la spiritualité, c'est un apprentissage, une découverte et, a la
lumiére de notre propre compréhension, nous allons vivre d'instant en instant.

Je disais donc qu'il y avait deux choses a apprendre : I'une est d'aiguiser la sensibilité de
sorte que la perception d'un fait psychologique stimule I'intelligence comme elle le fait au
niveau des sens et, deuxiemement, c'est de vivre sans tirer de conclusions et sans
formuler de jugements de valeur au sujet des gens ou au sujet de nous-mémes. N'est-ce
pas une autre civilisation ? une autre culture humaine ?

Si la base de la culture, qui est aujourd'hui connaissance, pensée, action de penser, est
remplacée par l'apprentissage et la compréhension, I'apparence méme des relations
humaines arrivera a un changement qualitatif. Alors je ne continuerai pas a penser a la
mort, parce qu'y penser ce n'est pas provoquer la mort, ce n'est pas commettre un suicide,
n'est-ce pas ? Se rendre soi-méme libre de I'habitude de construire des images, ce n'est
pas commettre un suicide (comme ceci est une question de base, vraiment fondamentale,
nous allons I'approfondir, et aussi la développer).

Troisiemement, quand la perception, la compréhension du mouvement mental me rend
capable de voir qu'il n'y a rien de tel qu'un esprit individuel, qu'un ego individuel, que c'est
seulement une invention culturelle de la race humaine, cette verbalisation, cette idéation,
cette conceptualisation, que c'est seulement une invention culturelle pour la vie sociale,
alors l'importance que nous attachions au mouvement de la pensée n'existera plus. Il sera
comme un moyen a utiliser parmi d'autres, mais la pensée ne sera plus considérée
comme équivalant au fait de vivre.

81



La préoccupation au sujet du mouvement mental se termine au moment ou nous prenons
conscience que cette idée, ce concept, cette structure mentale sont nécessaires pour
ceuvrer dans le monde fait par I'nomme et que les structures faites par 'homme doivent
étre utilisées si et quand elles sont nécessaires, mais qu'on ne doit pas étre emprisonnés
en elles. Ainsi, le sens de la liberté, non seulement a I'égard des images mais le sens de
la liberté a I'égard de tout le mouvement de la pensée, émerge de cette compréhension.

Si je suis préoccupé par le mouvement de la pensée, et si je veux me débarrasser de
cette occupation qu'est la fabrication d'images, cela n'est peut-étre pas possible.

Faisons un pas de plus, et voyons les limitations de la structure de la pensée, son utilité
limitée : l'importance du mouvement constant de la pensée n'existe plus, la nécessité
d'interpréter et de construire des jugements de valeur sur le comportement des autres
personnes et de moi-méme n'existe plus, et la sensibilité est aiguisée, elle a de la
profondeur et une intensité qu'elle n'avait pas précédemment, parce qu'elle était empétrée
dans le mouvement de la pensée. Maintenant, cette sensibilité est libre de la tension et
de la contrainte du mouvement de la pensée.

De ce fait, aussitét qu'il y a perception, l'intelligence organique, la créativité contenues
dans le corps humain sont activées. Plus de différence entre la perception par les sens et
la perception psychologique. Vous voyez la beauté de cela ? La libération, c'est la maturité
holistique, c'est une croissance holistique dans une autre dimension de conscience et une
transformation dans la fagon totale de vivre (physique, verbale, psychologique,
individuelle, sociale). Cela est appelé révolution et cela ne consiste pas a introduire une
mosaique de changements ici ou la selon les besoins du moment.

Si nous avons fouillé la premiére question et regardé suffisamment ses nuances,
continuons avec une autre question.

"Une attention compléte envers un objet ou une situation, et en méme temps, un
sentiment complet de soi, est-ce possible ?"

Celui qui pose la question demande :"Est-il possible d'étre dans un état de compléte
attention envers un objet ou une situation, et cependant, de maintenir le sens du
soi ?"

Bien sar que ¢a l'est. Que fait un juge ? que fait un chirurgien sur la table d'opération ?
Que fait un avocat argumentant sur le cas de son client, ou un ingénieur construisant un
immeuble ? La qualité d'attention qu'a un chirurgien ou un juge, ou un ingénieur, est la
méme que la qualité d'attention d'un yogi ou que la qualité d'attention d'une personne en
etat de méditation. C'est une attention incluant-tout. Et cependant, il y a un sens de soi a
ce moment, a cause du sens de la responsabilité vis a vis de ce qu'on est en train de
faire, parce qu'on est en train de s'occuper de la vie et de la mort d'une personne qui est
debout dans le box des témoins (des accusés), de la vie et de la mort d'une personne
eétendue en tant que patient sur la table d'opération, de la vie et de la mort de gens qui
vivront dans l'immeuble que je suis en train de construire. C'est un sens de la
responsabilité terrible.

Donc quand il s'agit de s'occuper de faits matériels, au niveau des sens, ou de s'acquitter
de responsabilités professionnelles, il semble qu'il soit possible d'avoir une totale attention
et un sens de soi, sans que cela ne soit teinté d'égocentrisme. Ce n'est pas un sentiment
de soi isolant, il n'y a pas l'aiguillon de I'orgueil, de la vanité, de I'affirmation de soi ou de
I'ambition a ce moment particulier. C'est un sentiment de soi sans aucune limitation et
sans aucune pointe d'isolement.

Au moment ou le travail est terminé, il se pourrait que le sens du soi retourne a l'orgueil,
a lI'ambition, mais quand la personne est en train de s'acquitter de sa responsabilité, a ce
moment crucial de I'action réelle, je pense que le sentiment de soi demeure en tant que

82



sens de la responsabilité pour mettre en ceuvre ce qu'on a appris, I'habileté qu'on a
acquise, et le soin et le souci pour les compagnons humains.

Avoir ce sens de la responsabilité et ce profond intérét pour la vie des étres humains,
quand on n'est pas occupé a s'acquitter de responsabilités professionnelles, mais tout au
long du jour, dans toutes les relations, ce pourrait étre une autre maniére de vivre.
L'austérité de cette attention, la profondeur, l'intensité de I'intérét, si cela existe tout au
long du jour, cela pourrait aussi bien s'appeler une fagon méditative de vivre la ou le sens
du soi demeure comme un dépbt vrai et pur de connaissance, d'expérience et d'habileté
(lequel est nécessaire, inévitable, indispensable a l'interaction humaine).

En Inde, on appelle cela la maniére yogique de vivre. La science du yoga se soucie de la
facon de vivre créative. Votre attention alors, avec ce sens de soi sans affirmation
autoritaire, sans ambition ni agressivité, libére toutes les énergies créatives. La science
du yoga n'est pas limitée seulement au hatha yoga. Bien qu'elle soit I'introduction a la
science du yoga, cette science se préoccupe de stimuler les énergies créatives et les
énergies de guérison dans le corps, de méme que l'art de nous relier aux énergies
créatives en dehors de nous, a ce qui nous entoure.

Pouvons-nous continuer avec la troisieme question ?

"Est-ce que l'ignorance est un aspect du processus de la vie ? Sommes-nous
responsables de l'ignorance ? Qu'est-ce que l'ignorance ?"

En anglais, le mot "ignorance" implique, n'est-ce pas, une absence d'information
organisée, standardisée, une absence de connaissance. Mais il semble que celui qui pose
la question se référe non pas a cette sorte d'ignorance, mais a l'ignorance de notre propre
nature, a l'ignorance au sujet de la réalité, derriére le soi, derriére I'ego. Socrate disait :"la
connaissance de soi est une vertu, la découverte de soi est une vertu." Ainsi l'ignorance
au sujet de la réalité de soi-méme, derriére I'écran de I'ego, c'est peut-étre a cela que se
réfere celui qui a posé la question lorsqu'il demande :"Sommes-nous responsables de
cette ignorance ?"

Je pense que la race humaine apprend a se connaitre. La civilisation et la culture dans
lesquelles nous vivons ne sont pas la perfection de la croissance humaine. Nous, en tant
gu'espéce, avons encore a apprendre. L'ignorance au sujet de la réalité qui est en nous
et de celle qui nous entoure semble étre une partie de notre vie et de notre éducation
jusqu'a ce jour. Nous, la race humaine, I'espéce humaine, sommes responsables de ce
dont nous prenons souci, de l'analyse de la matiere et de la découverte au sujet des
choses matérielles qui sont en dehors de nous. Et nous n'avons pas tourné la lumiére de
la recherche, de notre exploration, vers l'intérieur, pas suffisamment.

Nous avons sondé les structures biologiques, nous sondons les structures
psychologiques, les structures parapsychologiques etc. Mais il est nécessaire d'aller plus
profond. Sonder le sens du fait que "je suis". Tout le monde nait avec une conscience
d'étre qui ne s'exprime pas verbalement, une "étreté" de la vie a l'intérieur. Personne ne
met en question le fait de savoir si "je suis vivant, ou non", le sentiment d'étre vivant, le
corps étant vivant, le "je" étant vivant (si vous voulez I'exprimer ainsi). Ce sentiment
existe. Ce n'est méme pas instinctif. C'est plus profond que cela, qu'il y a une "étreté" de
la vie.

Le corps grandit, de I'enfance a la jeunesse, a I'dge adulte, a la vieillesse, et cependant,
le sens de la vie, a l'intérieur, ne se trouve pas contaminé par I'age. Il ne sent pas qu'il
est devenu vieux. On dit :"Le corps a vieilli" mais il y a un sentiment de "sans-age", un
sentiment d"étreté" imprégnant tout... Ainsi, ce sens avec lequel un enfant nait n'a pas
encore éteé saisi et, par conséquent, il y a ignorance au sujet de la nature de la réalité, de
la nature de l'ultime réalité en dehors de nous et en nous.

83



Au dehors, nous avons sondé la matiére, nous sommes arrivés a I'énergie et a la danse
des énergies. Nous avons découvert quelles énergies étaient conditionnées et nous nous
trouvons confrontés a de nombreuses énergies non conditionnées. En tant que
physiciens, nous avons sondé au-dela des énergies et découvert le vide. Nous sommes
sur le seuil de la découverte du secret du vide, hors duquel le cosmos semble avoir
explosé. Nous pouvons l'appeler "la base absolue de I'existence”, l'ultime "étreté" de la
vie etc. Mais cependant, le secret de ce qui est caché dans le vide de I'espace est encore
a étre révélé a I'humanité.

De méme que le sensoriel et le psychologique ont été considérés comme les lieux de la
conscience humaine, il est encore temps peut-étre pour I'hnumanité de prendre conscience
que le vide, au-dela de toute la danse des énergies, pourrait étre la demeure, pourrait
étre la racine, pourrait étre la source de la vie et de la créativité, Le vide du silence a
I'intérieur et le vide de I'espace au dehors peuvent contenir le secret de la vie, peuvent
cacher le mystére de la vie.

Donc nous sommes responsables de l'ignorance, en ce sens que nos explorations de la
nature de la réalité sont incomplétes et que nous devons poursuivre ces explorations. Ne
pas considérer les structures religieuses, non plus que les inventions des physiciens et
des savants comme le dernier mot. Vous savez ? Le mot ultime dans les explorations de
la réalité n'a pas encore été dit, et peut-étre ne pourra-t-il jamais étre dit. La vie semble
étre l'infini. C'est un des angles sous lesquels on peut regarder la question.

Peut-elle étre vue sous un angle différent ? Si le mot ignorance signifie absence de
connaissance et si celui qui pose la question présume que le savoir est la fagcon de se
relier a la réalité, alors peut-étre devrons-nous nous corriger dans notre recherche. Le
savoir a propos de la réalité, le savoir au sujet de la nature de la réalité ultime en moi et
autour de moi, peut ne pas étre du tout la fagcon scientifique - parce que le savoir se fait
a l'aide des mots. Les mots viennent du langage ; ce sont des créations du passé.

Le mot vous met dans une relation indirecte avec la réalité. En fait, il vous empéche d'avoir
une perception directe de la réalité. Il crée l'illusion que le mot est la chose réelle, que le
mot est la matiére. Et puis la connaissance vous emprisonne, vous isole. Donc ignorance
et connaissance sont deux mots qui devraient étre écartés. Et investigation, exploration,
découverte, compréhension, tous ces termes pourraient étre introduits dans le langage
de la spiritualité, de la recherche religieuse ou spirituelle.

La connaissance pourrait presque étre chassée de I'exploration de la réalité. Donc, quand
cesse le mouvement de connaissance, quand le mouvement de la pensée et de
I'expérience est autorisé a cesser en nous, il y a un vide dans la conscience. Et
I'apprentissage plus approfondi ne se produit pas du tout par la verbalisation. Nous
sommes capables de mouvements non verbaux, non cérébraux. Cela se produit dans la
dimension du silence. Et la discontinuité dans le mouvement de la connaissance,
I'émergence de la dimension du silence ou une conscience compléetement vide, ce peut
étre la voie sans chemin vers I'accomplissement de la vie et de I'action de vivre.

Ignorance a propos de la connaissance des sciences physiques ou sociales... Vous
voyez ? Lettrisme...illettrisme...J'espére que le questionneur n'implique pas cet aspect.
Bien sQr cela doit étre éliminé, et la connaissance verbale est le droit inné de chaque étre
humain en tous les points de la terre. Le cerveau doit étre affiné, il doit étre maintenu en
forme, parce que nous vivons en une région de science et de technologie, de haute
technologie.

Nous coexistons avec les ordinateurs, les cerveaux électroniques, et la technologie ne va
pas s'arréter. Avec chaque génération d'ordinateurs, de nouveaux ordinateurs, les étres
humains se font des compagnons de ces cerveaux électroniques, plus pénétrants et plus
sensibles. La septiéme génération des ordinateurs qui vont étre préparés et construits au

84



Japon, c'est une chose fantastique. lls ont presque introduit les émotions dans ces
ordinateurs.

Nos cerveaux doivent donc étre bien informés : la connaissance verbale est cette partie
indispensable de la vie humaine, comme les maisons, les constructions dans lesquelles
nous vivons en sont une partie indispensable : enclos pour le corps physique, enclos pour
le cerveau, la structure psychologique, enclos de la connaissance. Mais c'est tout de
méme un enclos. Nous devons veiller a ce que I'endroit ou nous vivons, la maison dans
laquelle nous vivons, ne deviennent pas une prison. Ca, c'est notre affaire.

Et bien que vous puissiez étre fatigués, continuons avec encore une question :

J'espére que vous avez noté que ces communications sont des effusions d'un coeur
amical. Elles ne sont pas de la propagande pour une philosophie, et elles ne sont pas des
distributrices de solutions toutes faites. Ce sont des communications avec les participants,
partageant leurs questions, les regardant sous des angles différents et stimulant
davantage de questions dans l'esprit des participants. C'est le fait de se poser des
questions, de sonder, de creuser de tourner autour des questions qui aide ces questions
a s'ouvrir et a révéler la réponse.

"Dans notre vie quotidienne, nous devons louvoyer dans des compromis. Si nous
voulons étre heureux, nous devons passer par des compromis. Compromis et
liberté ne peuvent pas coexister. Alors comment pourrait-on étre heureux sans
compromis ?"

Je me demande ce qui a amené le questionneur a employer le mot, a employer le terme
"compromis". Les relations humaines sont-elles des échanges d'intéréts économiques
comme dans une entreprise, ces partis ou ces groupes politiques ou les compromis sont
nécessaires ? Savez-vous quand un compromis est nécessaire ? Quand vous prenez une
attitude rigide. Vous avez alors un intérét matériel a avoir cette attitude. Il se peut que
vous preniez cette attitude dans l'intérét d'une usine, d'une compagnie, d'un parti
politique, d'un état-nation, d'un gouvernement. Vous voyez ? ou d'un groupe. Prendre une
attitude est nécessaire quand il y a un intérét matériel a maintenir un statu quo de situation
sociale, de structure économique, d'organisation politique. Et I'adversaire, ou l'autre
personne arrive équipé de la méme maniere. |l s'agit d'intéréts matériels, de compétence
dans les affaires, et alors les deux parties discutent et elles arrivent a un compromis, un
compromis "consensuel" si vous voulez. Est-ce |la le contenu de nos relations a la
maison ?

Pourquoi un compromis devrait-il devenir nécessaire au bonheur d'une famille ? A moins
que je n'aie des intéréts matériels a avoir ces réactions et que je sois convaincu que mes
réactions sont des réactions justes alors que les réactions des autres personnes sont
fausses, ou que ma vue sur la vie et mon jugement sur la vie sont les seuls jugements
suprémement exacts et que ceux de l'autre personne ne le sont pas, nous relions-nous,
sur cette base, dans une famille ?

C'est compréhensible alors qu'il y ait des réactions. Il y a des attitudes, des tendances,
des inclinations. S'il y a des intéréts matériels a maintenir les choses telles qu'elles sont,
et les intéréts matériels dans leur sécurité, leur continuité, l'argumentation, le
marchandage, le compromis, seront nécessaires.

Il peut y avoir des différences d'approche, des différences de tempérament, différences
dans les attitudes, les approches etc. et de telles personnes se trouvent vivre ensemble,
par le mariage ou en dehors du mariage, ou ce que vous voulez. Elles décident de vivre
ensemble. Alors, que se passe-t-il? Nous ne nous attendons pas, n'est-ce pas, a ce que
le partenaire soit le double de nous-mémes ? Il n'y aurait alors aucun charme, rien de
drole dans la vie. Vous feriez mieux de vous asseoir devant un miroir, de le regarder et

85



de vivre avec lui (rires). Les différences sont les épices de la vie. Elles mettent dans la
vie un peu de piquant, vous savez. Goltez ces délicieuses différences. Il peut méme y
avoir des incompatibilités que vous n'aviez pas imaginées avant.

Donc vivre en relation demande non seulement de l'intelligence, mais une extraordinaire
habileté pour réduire des différences, pour découvrir les zones d'accord et de coopération,
pour persuader |'autre personne d'en venir a cette zone d'accord, et de grandir la, dans
la coopération. Quand les domaines d'accord (de tempérament d'idéologie, intellectuels,
émotionnels) sont découverts, ils se trouvent stimulés et vous vivez |'un avec l'autre dans
une coopeération spontanée. Et les angulosités et les bizarreries s'amenuisent.

Mais supposons que je doive céder. Si nous ne devenons pas obstinés et affirmatifs dans
tous les détails de la vie (les étres humains équipés intellectuellement deviennent
hypersensibles au sujet de leurs désirs, de leurs caprices, de leurs idiosyncrasies) mais
supposons que, en vivant ensemble, je ne reste pas inflexible ou obstiné dans les détails,
mais que je sois ferme comme un roc dans les valeurs fondamentales qui me sont
indispensables. Mais qu'en ce qui concerne les détails, je m'adapte. Je ne me
compromets pas, je m'ajuste, je m'adapte. S'adapter, s'ajuster, ce ne sont pas des
compromis.

Si et quand il y a de I'amour, quand il y a affection et souci I'un de I'autre, I'intelligence ou
la sensibilité trouve son chemin pour s'adapter et s'ajuster sans qu'on perde son approche
de la vie fondamentale et personnelle. Pourquoi donc un compromis devrait-il étre
inévitable pour le bonheur ?

Il me semble que les échanges, les partages, I'adaptabilité, la capacité de s'ajuster, la
réceptivité, toutes ces facultés devraient étre développées pendant la période
d'éducation. Alors on ne grandit pas avec une personnalité qui accorde grande importance
a ses godts, ses aversions, ses préférences et ses préjugés, en tant qu'autorité ultime,
ou que source ultime pour créer la qualité de la vie. Il y a une souplesse, vous savez ?

La connaissance crée de la rigidité, elle bloque la réceptivité. "Je connais le meilleur... je
sais ce qui est mieux..." Mais si les enfants, des le commencement, a partir de la période
ou ils sont nourrissons, sont aidés, non pas tant a compter sur la connaissance, mais a
continuer sans cesse a apprendre, a étre ouverts et réceptifs, si on développe une
psychologie de coopération au lieu des confrontations et des affirmations, si nous
révolutionnons l'essence méme de I'éducation, alors je pense que les compromis ne
seront pas nécessaires pour le bonheur dans la vie, pour le bonheur dans les relations
quotidiennes.

Bien s(r, compromis et liberté ne peuvent pas coexister, parce que vous sentez que vous
avez abandonné quelque chose :"J'ai abandonné quelque chose, j'ai sacrifié quelque
chose par le compromis. Je l'ai fait pour ma famille, je I'ai fait pour mon mari, ma femme,
mes enfants. Et je n'ai rien en retour. Il n'y a pas eu de compensation". Vous savez ? Cela
empéche toute perspective de vie.

Vivre, c'est manifester I'essence de votre étre. C'est un déploiement, une ouverture, le
contenu de votre étre se découvrant, se déversant, se manifestant, se révélant... Cette
action est son propre accomplissement. Comme les fleurs s'accomplissent en s'ouvrant,
comme le soleil, I'étre du soleil s'accomplit lorsqu'il émane sa lumiére et sa chaleur et les
riviéres s'accomplissent en s'écoulant et en étanchant la soif d'innombrables millions de
personnes, de la méme maniére, notre action de vivre, nos actes en relation avec les
autres personnes provoquent un sentiment d'accomplissement. La vie s'accomplit dans
I'action de vivre.

Vivre c'est partager, prendre part et partager, recevoir et exprimer. Alors cette idée
"combien j'ai fait, combien j'ai sacrifié, et qu'ai-je eu en retour", cette terminologie
d'acquisition, cette psychologie d'affirmation, cette habitude de se comparer constamment

86



aux autres, et I'anxiété de devenir, bien qu'acceptable, compréhensible, respectable, tout
cela s'évanouit.

Mes amis, voyons ce que nous avons fait ensemble depuis que nous nous sommes
rencontrés ici a la premiére session: nous explorons pour notre propre compte et pour
celui de toute la race humaine pour voir s'il est possible, pour nous tous, de faire un saut
quantique dans une dimension de conscience différente, qui serait complétement libre de
la connaissance et de la pensée, et développerait une dynamique nouvelle des relations
humaines, de sorte que, tandis que toute la civilisation est en train de se démanteler jour
apreés jour, et que toutes les structures, sociales et individuelles, intérieures et extérieures
s'effondrent d'heure en heure, il n'y ait pas un vide, mais qu'il y ait une nouvelle culture,
une nouvelle race humaine. Une recherche ou une exploration religieuse se trouve
concernée par cette question cruciale. Nous passons actuellement par une période de
crise. Non seulement les pays de I'Europe de I'Est ou de I'Europe de I'Ouest, mais toute
la civilisation humaine.

Merci.

87



Une nouvelle culture humaine
BOVENDONK 14 septembre 1991

Ainsi, la derniére heure de notre exploration verbale en commun est arrivée.

Nous sommes venus ici, il y a une semaine, pour explorer ensemble la fagon dont nous
pouvons apprendre, a partir de la vie qui est le maitre supréme, I'enseignante supréme.
En langue sanskrite, il y a un seul mot pour "enseigner" et "apprendre”. Il n'y a pas deux
verbes différents : enseigner et apprendre, alors qu'en anglais nous avons deux termes.
Et il me semble nécessaire de regarder les mots "enseigner" et "enseignement" plutét
soigneusement, en vue de notre exploration religieuse, notre exploration de la réalité.

Etre religieux, c'est se sentir concerné par la découverte de la réalité, de la nature de la
réalité. Imposer une information théorique, académique, peut étre appelé "enseigner" si
on se référe a la connaissance qui est requise pour vivre dans le monde fait par I'homme.
Mais I'essence de I'enseignement, c'est la transmission de la sagesse qui ne se produit
pas nécessairement par une ingurgitation d'information. La transmission de la sagesse,
la transmission de I'amour, la transmission de la liberté, peuvent se produire par la

présence, l'essence existentielle de la vie.

Nous appelons la vie, I'enseignant ou le maitre supréme, parce que la vie crée pour nous
des occasions d'apprendre. Elle confere des occasions d'apprendre sans qu'on nous
enseigne verbalement, sans qu'on nous enseigne par des affirmations ou qu'on nous
traite d'une maniére agressive. Elle confére des occasions d'apprendre sans que cela
nous soit imposé par quelque agent extérieur. N'est-il pas (ou n'est-elle pas) considéré(e)
comme un bon professeur celui (ou celle) qui emploie des méthodes indirectes et méme
dans nos colléges et écoles classiques ? La méthode d'éducation directe, instillant les
connaissances d'une maniére plus souple a été laissée de coté par les psychologues et
les pédagogues tout autour du monde. Le professeur est celui (est cette présence) qui
crée, qui provoque pour les chercheurs des occasions d'apprendre dans une liberté
inconditionnelle.

Et la vie nous donne cette liberté. Elle est présente ou que nous allions, de quelque coté
gue nous nous tournions, a l'intérieur ou a l'extérieur, De quelque cbté que nous nous
tournions individuellement ou collectivement, cette vie créative, cette énergie de
créativité, cette énergie d'intelligence est la. Donc nous disons que la vie est le maitre ou
I'enseignante supréme.

La question est celle-ci :"Sommes-nous responsables envers la vie ?"On nous a enseigné,
on nous a entrainés, on nous a conditionnés a nous sentir responsables des familles, des
communautés, des nations, du monde fait par I'nomme. Les parents ou I'école, les
colleges, nous suggerent-ils jamais que notre responsabilité de base, fondamentale, est
une responsabilité a I'égard de la vie ? que nous sommes redevables envers la vie, que
nous devons rendre des comptes a l'intelligence de la vie ? Etre religieux, c'est étre
conscient de sa responsabilité envers la vie. Et on peut s'acquitter de cette responsabilité
par le fait méme de vivre.

L'acte de vivre (a-t-on ditici, il y a quelques jours) c'est I'action d'adorer le divin. La divinité
de la vie peut étre adorée a travers nos actes de vie, nos réactions dans nos relations
avec la nature, avec le monde fait par I'nomme et avec ce qui est au-dela du physique et
du psychologique. Vivre, c'est étre conscient des trois dimensions et ceuvrer
physiquement, verbalement, psychologiquement, de telle fagon que notre comportement
généere de I'harmonie, I'énergie de I'narmonie et de I'amitié, plutét que I'énergie des
conflits et de la confrontation. Vivre, c'est enrichir I'harmonie qu'il y a dans la vie. Et je
pense que I'humanité a encore a apprendre cet art de vivre, partageant les énergies

88



extérieures, partageant la compréhension, les émotions, les sentiments, l'intelligence,
avec la nature et avec les structures faites par I'homme de telle fagcon que se manifeste
une atmosphére globale d'harmonie, qui est I'essence méme de I'amour et de I'amitié, qui
est l'essence de la compassion.

Donc, il me semble qu'une personne intéressée par la vie prend conscience du fait que
nous sommes responsables de la vie, que nous en sommes comptables. Et quelle est
cette responsabilité ? Quelle est I'implication de cette responsabilité ? - Que nous soyons
vifs et attentifs a chaque instant, dans chacun de nos actes, de sorte que nous ne
manquions pas le message que la vie veut nous communiquer au moment de notre
interaction avec elle.

Quand on se sent responsable, on est vif, attentif, sensible, n'est-ce pas ? Toutes les fois
que nous devons nous acquitter d'une responsabilité spécifique, nous nous sentons
terriblement concernés par cela : gagner de l'argent, les soucis d'une famille...etc. Donc
ayons ce souci de ne pas manquer un seul moment la plus petite occasion de vivre, de
ne pas gacher les jours et les nuits dans la passivité, dans la dépression, dans les
pensées négatives, dans la paresse. Vous voyez ? Tous ces crimes contre la vie. Si un
moment ne se répéte jamais, s'il n'y a pas de répétition dans la vie, ce qui est ici,
maintenant ne peut pas étre ici aprés une heure environ. C'est comme les eaux qui
coulent d'une riviére puissante, les eaux ne stagnent jamais, elles ne sont jamais
statiques. Elles vont toujours courant et sont toujours fraiches. Ainsi, bien que vous
puissiez plonger votre main dans le courant de la riviere, dans les eaux de la riviére, les
eaux qui étaient 1a il y a un moment ne sont plus la le moment suivant. Elles se sont
ecoulées vers l'océan. De la méme fagon, la vie semble étre la méme, mais la qualité
d'intelligence, la qualité de dynamisme s'écoule. Si nous sommes statiques et stagnants
a cause de la négativité, de la distraction, de l'inattention, notre vie se trouve suspendue
guand nous nous laissons aller a I'un quelconque de ces comportements négatifs.

Notre vie, notre action de vivre est suspendue quand nous répétons mécaniquement ce
qui nous a été inculqué par la société humaine au nom de la connaissance : les schémas
de comportement, les hiérarchies des valeurs, les normes, les critéres, les préférences
raciales, le préjugés, les attirances et les aversions raciales. Ne sommes-nous pas
entrainés a répéter tout cela, a réagir en tant que Hollandais, Anglais, Américains,
Indiens, Catholiques, Protestants, Presbytériens, Méthodistes, Hindous, Bouddhistes ?
Donc, au lieu de réagir aux défis de la vie comme un étre humain intelligent, nous
acceptons l'autorité de ce qui nous a été inculqué, et nous pouvons passer soixante,
soixante-dix, quatre-vingt-dix ans en répétant simplement ces modeles. Nous acceptons
d'étre réduits a I'état d'ordinateurs. La vie est suspendue quand il y a répétition. La vie est
une interaction d'énergies créatives en moi et avec ce qui est autour de moi.

C'est seulement quand nous avons a traiter avec les structures faites par 'homme, avec
les sociétés humaines que nous fonctionnons en tant qu'lhomme économique ou que
politicien, que nous fonctionnons comme professeur dans une école ou une université.
Alors, nous avons volontairement accepté le travail de propager le passé. C'est un moyen
de gagner sa vie. Donc j'enseigne I'histoire, j'enseigne les sciences sociales, les langues.
La est requise l'utilisation de la connaissance, de la mémoire, de la pensée, de méme
qu'une répétition efficace, compétente de ce qui a été prescrit par les livres. C'est ma
responsabilité envers la société dans laquelle je vis, et je profite des commodités que
cette société m'apporte.

Ce sont des responsabilités professionnelles dont il faut s'acquitter parce qu'on ne veut
pas mendier ou emprunter, ou voler. Nous n'allons pas créer une classe de parasites, au
nom de la recherche religieuse ou spirituelle. Donc, sauf pour s'acquitter de ces
responsabilités envers le monde fait par 'homme, ou la fonction cérébrale revét une
importance extraordinaire pour notre interaction avec la vie, avec les autres étres

89



humains, avec nous-mémes en tant qu'étre humain, il semble nécessaire que la vie ne
soit pas suspendue par des activités répétitives, mécaniques, ou ne soit pas non plus
suspendue par la négativité, I'inactivité, la paresse le fait de pourrir dans son lit quand on
n'a pas sommeil ou de s'étirer dans l'oisiveté quand le corps n'est pas physiquement
épuisé et n'a pas besoin du tout d'étre ainsi étendu. Nous commettons chaque jour tant
de crimes contre la vie !

I me semble, mes amis, que la religion commence avec la vénération envers la vie,
reconnaitre sa proximité autour de nous, reconnaitre les énergies contenues dans la vie
autour de nous et en nous, étre conscient de ces énergies, et avoir de la vénération pour
la vie. S'il vous plait, voyez bien avec moi que la vénération envers la vie est le
commencement de I'esprit religieux. Quand il y a vénération, on n'ignore pas la présence.
Quand il y a vénération, on ne fait pas d'erreurs de comportement, on ne se comporte pas
de fagon indifférente, chaotique, désordonnée. Il y a un sens spontané de maitrise, quand
il y a vénération, vous pourriez méme utiliser le terme de "respect", mais le sens de
respect dans le comportement a été cultivé par la société humaine et cette sorte
d'expression a été réduite a une étiquette sociale. Aussi utilise-t-on le terme "vénération"
intentionnellement. Bien qu'il semble y avoir des religions et des institutions ordonnées et
organisées, quand il y a vénération, méme envers une personne, vous n'ignorez pas que
vous ne vous comportez pas d'une fagcon désordonnée, d'une fagon chaotique. Ainsi, ce
sentiment de vénération stimule en moi 'une sorte de retenue qui n'aurait pas existé
autrement.

J'espére que vous étes tous familiarisés avec ce terme de maitrise, de retenue. C'est un
mot merveilleux. Il n'y a pas de contrainte intérieure ou extérieure, il n'y a pas quelque
chose qui s'impose a moi. Ce n'est méme pas volontairement accepté ou choisi, mais
c'est un sens spontané de convenance, qui est élégance, un sens spontané de I'équilibre.
C'est une manifestation non rationnelle de la sensibilité. Donc la religion commence avec
la vénération et s'exprime par de la retenue dans le comportement physique, verbal,
psychologique. Par conséquent, vénération envers le corps, notre structure physique
nous aide a apprendre comment le nourrir correctement, ne lui faisant pas ingurgiter des
aliments quand on n'a pas faim, ne lui imposant pas le jeline au nom de la religion, alors
qu'on a de l'appétit. La vénération nous incite a la retenue que ce soit en ce qui concerne
le régime alimentaire, ou les vétements ou I'exercice ou le sommeil, ou en ce qui concerne
I'usage de la parole ou le fait de se maintenir a un niveau non verbal.

Notre comportement envers nous-mémes, envers la nature, et aussi dans les relations
humaines souffre d'une fagon chronique de notre hypo ou de notre hyperactivité. Si nous
sentons que nos motivations risquent de se révéler, alors nous essayons de les cacher
derriére I'écran du soi-disant silence. Et nous ne pronongons pas un seul mot, parce que
le mot révélerait notre état de conscience, la nature de notre motivation. Alors nous nous
abstenons de parler. J'appelle cela silence, mais ce silence est un écran que je manipule
quand j'ai peur ou que je me sens excité. Alors j'utilise la verbalisation avec exces, je ne
cesse pas de parler pour cacher la peur que j'ai que quelqu'un voie a travers moi, voie a
travers ma peau, pour ainsi dire, qu'il voie mon état d'effroi. Donc j'essaie de cacher ma
peur sous un flux de paroles.

Dans une situation de relation, je suis excité. J'ai eu une expérience agréable avec
quelqu'un. Alors, la fois suivante ou il y aura une rencontre, il y aura en moi une excitation,
et cette excitation se manifeste par une gesticulation impatiente du corps ou une
verbalisation non nécessaire. Je ne sais que faire de cette excitation. N'avez-vous pas vu
les petits enfants ? lls ne savent que faire de leur surplus d'énergie. lls sont excités par
cette énergie et ils dansent et ils parlent ou ils font quelque chose. De la méme fagon,
nous, les adultes, sommes aussi excités, c'est le souvenir du plaisir que j'ai éprouvé, c'est
le fait que je m'attends a éprouver de nouveau le méme plaisir, alors, je suis excité et je
parle et je parle et je parle; parce que l'excitation ne peut pas étre contenue, la

90



verbalisation se produit;

Ainsi, nous nous laissons aller a des excés dans une hypo ou une hyperactivité. Je suis
anxieux, soucieux. Je ne nourris pas mon corps correctement, comme si je passais ma
colére sur lui. Je fais une dépression a cause de quelque déception ou de quelque
frustration, parce que mon ambition n'a pas été satisfaite, je prends, pour ainsi dire, une
revanche sur mon corps, ne le nourrissant pas correctement ; si je suis excité, je le
surcharge d'aliments, et si je suis soucieux et anxieux et tendu, alors je ne le nourris pas
du tout. Vous voyez ? Parce que le corps ne peut pas discuter avec moi et me dire :"vous
étes déloyal, mon cher !"il le dit, cependant plus tard par des symptomes
psychosomatiques qui sont le langage du corps.

Donc, quand il y a vénération, il y a un sens de retenue, une retenue spontanée qui n'est
pas une discipline, qui n'a pas de modeéle, qui ne peut pas étre réduite a une structure, et
qui ne peut pas naitre d'une compulsion intérieure ou extérieure. C'est quelque chose de
trés beau. C'est seulement dans la vénération que cette fleur de la retenue s'ouvre et
s'épanouit,

Ainsi, je veux vivre. La vie, c'est le fait d'apprendre a vivre et c'est prendre du plaisir a
vivre. Donc, je me dis :"J'ai de la vénération envers la vie, et j'aimerais apprendre a vivre
a partir de ce qui est autour de moi et a partir des énergies qui sont en moi. Je ne
commencerai pas par me mettre en quéte de maitres et d'instructeurs dans' mon pays ou
dans d'autres pays. Les enseignants humains sont nécessaires quand on veut étudier des
sciences speécifiques, certaines pratiques qui impliquent une activité psycho-physique.

Si vous voulez apprendre, et savoir quelque chose au sujet du mantra-yoga, alors vous
devez aller vers un expert dans cette science et devenir son éléve (tantra-yoga, mantra-
yoga...) Si vous voulez apprendre le tai-chi, alors vous devez trouver un professeur qui
enseignera le tai-chi. De méme pour la pratique du zen. Donc, pour l'apprentissage de
sciences spécifiques, avec des motivations spécifiques, en vue d'objectifs spécifiques,
vous pouvez avoir besoin de professeurs (vous voulez étudier les chakras du hatha-yoga,
les centres nerveux importants du corps signalés par la science du yoga qui traite de
I'anatomie humaine a différents niveaux, ou vous voulez apprendre l'acupressing,
I'acupuncture avec ses 700 centres nerveux critiques dans le corps humain, et les
méridiens des énergies etc. ou la réflexologie) alors, vous allez vers un professeur.

Mais il n'y a pas de professeur qui puisse enseigner a vivre. La vie doit étre apprise sans
étre enseignée. La vie doit étre apprise par la vie elle-méme. C'est seulement votre
interaction intime et personnelle avec la vie qui peut vous apprendre a vivre. Alors, que
faire ? Je suis une personne ordinaire, intéressée par l'exploration de la réalité, par
I'exploration du mystére de la vie et de I'action de vivre, explorant pour savoir s'il existe
quelque divinité ou si la vie est divine (ou ce que vous voulez). Alors, comment
commencer ?

Tout d'abord, je prends soin de ma relation avec le monde fait par I'nomme. Je dois
m'occuper de gagner ma vie, de trouver un endroit pour y vivre : un bourg, une ville, un
village, vous voyez ? On doit se préoccuper de cela de fagon que ce ne soit plus jamais
un probléme. Quand je méne mon investigation, mon exploration dans le champ de la
religion ou de la spiritualité, il faut d'abord prendre soin du niveau matériel. Donc je vais
a I'école, j'obtiens une licence, un diplome ou autre chose, je me trouve du travail et un
endroit ou vivre. De cela, il faut que. je prenne soin. Pour cela, je dois exercer mes talents
physiques, mes talents cérébraux, je dois acquérir de la connaissance, l'utiliser
correctement.

Et en méme temps que je me familiarise avec la physique, la biologie, I'ingénierie etc. je
me familiarise avec le mécanisme de I'esprit, avec la fagon dont il fonctionne. Je I'observe
dans ma vie, j'observe le rdle de la connaissance et ses limitations innées. Je traverse

91



tout cela personnellement, dans l'intimité de ma vie, de sorte que la connaissance ne
devient pas une malédiction ou un esclavage. Je ne suis pas intoxiqué par la
connaissance.

L'intoxication par la connaissance et le mouvement de la pensée est plus dévastatrice
que l'intoxication par I'alcool ou la drogue. Les déséquilibres déclenchés par le fait de
s'adonner a la pensée sont innombrables. Nous apprenons d'abord aux enfants a se
soumettre a la pensée et a son mouvement, et puis nous leur procurons des psychologues
et des psychanalystes, des psychothérapeutes. Nous fournissons a la société
d'innombrables biens de consommation et convertissons les citoyens en consommateurs
passifs de nourriture précuite, de produits de parfumerie, de vétements etc._etc. et puis
nous leur fournissons encore de nouveaux produits pour les soins de la peau, la nourriture
holistique, les médicaments holistiques. Vous voyez cette chose que nous sommes,
jouant le jeu ? Vous voyez ce jeu que nous jouons avec nous-mémes ? Nous aidons les
enfants a se coller devant le posta de télévision et a voir toutes sortes de films et nous
nous plaignons du fait qu'ils deviennent violents et désordonnés, qu'ils deviennent sexy.
Ils ne sont pas intéressés par la connaissance, par le fait d'apprendre etc.

Donc je veux sortir de ceci. Je veux sortir de ce cercle vicieux dans lequel nous sommes
piégés au nom de la civilisation et je me dis :"Je me mettrai en relation directe avec les
besoins du corps." Il se peut que j'aie lu des livres sur le régime alimentaire, sur I'exercice.
Je lis, mais je lis pour comprendre et non pas pour acquérir de la connaissance et des
idées. Je lis le livre, j'apprends, et puis le besoin du livre disparait de ma vie. Je lis de
telle fagon que je n'ai pas besoin de retourner au livre, parce que j'ai appris ce qu'il avait
a me dire. Donc je lis des choses au sujet de I'esprit, au sujet du régime, je lis au sujet de
tout. Mais je lis dans le but d'apprendre et puis j'expérimente cela dans ma vie, dans ma
vie quotidienne.

Ainsi, en quelques semaines, je découvre le genre de nourriture, la fréquence des repas,
la quantité, la qualité qui conviennent a mon corps. En peu de semaines, jaurai mené
mon expérimentation par des essais, et par des erreurs. Et je procéde par élimination,
vous voyez ? Merveilleuse voie ! Alors j'acquiers une sensibilité, je sais quelle sorte
d'aliments je dois prendre en été, quand les jours sont chauds et brdlants, quelle doit étre
ma ration de sels minéraux, de sel, de vitamines, quelle sorte d'aliments je dois prendre
a la saison des pluies, quand les hydrates de carbone ne peuvent pas étre digérés, quelle
sorte d'aliments prendre en hiver quand le corps réclame un régime riche en protéines.

Vous voyez ? J'ai acquis la sensibilité qui me permet de me relier a la nourriture en accord
avec le cycle des saisons, les changements de climat, les changements dans mon corps,
les changements métaboliques qui se produisent, et cette interaction avec la nourriture et
les énergies contenues dans la nourriture, cela devient un phénoméne merveilleusement
intéressant.

Alors, la cuisson des aliments ou la prise des repas ne sont plus des activités répétitives
et mécaniques. Avaler les morceaux, les méacher en héte, cette fagon grossiére de se
relier a la nourriture disparait. Si ceci n'est pas la religion, je ne sais pas ce qu'est la
religion, parce qu'a travers les céréales, le blé, le riz, les légumes, les sels minéraux
contenus dans les légumes, les fruits, le lait etc. nous sommes en relation avec les
énergies de la nature. Le sentiment religieux commence au niveau des sens. Je respecte
- I'énergie contenue dans mon systéme musculaire, mon systeme glandulaire, mon
systeme nerveux, et je me relie a eux de telle fagon qu'ils restent élastiques, souples,
flexibles et en bonne santé.

Vous savez, l'oratrice ne l'avait pas appris quand elle travaillait dans le mouvement du
don des terres en Inde, en sortant de ses études universitaires. Elle passa dix ans,
marchant par les villages de I'Inde, collectant des terres, les distribuant ; et elle était si
accablée par ce travail qu'elle était vraiment peu équitable envers son corps, presque

92



criminelle, et elle en paie le prix maintenant. Donc il me semble tout a fait nécessaire
d'avoir de la vénération pour le corps.

Puis nous dirigeons cette vénération vers la parole, la faculté de parler. C'est quelque
chose de trés beau d'étre capable de communiquer a l'aide de la parole, cette
manipulation de I'énergie du son. Vous savez, le son est une énergie ; la métaphysique
du son est connue des physiciens, de Ceux qui sont familiarisés avec les sciences
naturelles et de ceux qui sont familiarisés avec la sémantique, les sciences du langage,
la phonétique etc. lls seront d'accord avec moi pour dire que, quand vous prononcez
méme une seule lettre, elle a une gamme de vibrations sonores qui émanent de vous ; et,
quoi que vous disiez, cela affecte votre systéme neurochimique aussi bien que le systéme
des autres personnes (émission du son, ton, profondeur, rapidité...) parce que vous
manipulez une certaine énergie qui est peut-étre le principe primordial de la création.

Son et lumiére sont les principes primordiaux dont le cosmos semble avoir été composé.
Ainsi le son est composé de la lumiére et la lumiére est composée du son. Quand je parle,
je consomme de I'énergie de lumiére, je consomme de I'énergie de chaleur dans mon
corps. Et j'agis sur I'atmosphére quand je parle. En outre, le discours a aussi I'aspect di
a la signification précise et exacte des mots, donnée par le dictionnaire et sanctionnée
par la tradition. Donc, quand je parle, j'utilise cette capacité avec vénération et
responsabilité.

Je ne fais pas du bla-bla-bla toute la journée ; dissimulation, chantage, parler pour le
plaisir de parler, parler parce qu'on s'ennuie, qu'on ne sait quoi faire de soi-méme. Cela,
c'est abuser et mal user. Et chaque son que vous prononcez, chaque mot que vous
prononcez se trouve imprimé en vous sans que vous le sachiez. On apprend donc
l'austérité en utilisant la verbalisation si et quand elle est nécessaire, en l'utilisant avec
précision et a bon escient, en I'utilisant élégamment, de fagon esthétique (comme vous
devez avoir écouté hier soir la musique indienne du sitar et du tabla C'est aussi un usage
du son, comme la parole). Vous pouvez ne pas parler de fagon audible, mais tant que
vous bavardez intérieurement, le mouvement de la pensée continue et affecte chimie et
systeme nerveux. Donc, on apprend a utiliser ce mouvement de verbalisation
scientifiqguement, esthétiquement et a ne pas faire en sorte que I'atmosphére dans nos
corps et nos cerveaux souffre de verbalisation non scientifique, abusive, excessive.

Voyez-vous ce qui est impliqué par la révolution dans la conscience et dans la maniére
de vivre ? Cela, je dois I'apprendre par moi-méme. J'ai voulu chercher avec vous ce matin
comment une simple personne peut commencer a apprendre par elle-méme, dans une
compléete liberté et en gardant intacte sa propre initiative. Quand nous allons vers
quelqu'un, que nous l'acceptons comme gourou ou comme maitre et que nous
commengons a suivre les paroles, le systéme de pensée, la fagon de vivre, la maniére de
s'habiller, la diction de cette personne, quand nous commengons a imiter, nous
abandonnons notre liberté et notre initiative. Qu'est-ce qui est plus précieux dans la vie
que la liberté psychique intérieure ?

Les libertés politique et économique ne sont que peu de chose en comparaison de la
sainteté de cette liberté intérieure psychique, qui ne peut pas étre hypothéquée au nom
des méditations, des transformations. Et dans les cinquante derniéres années, les gens
dans le monde ont été les victimes ou ont volontairement accepté de renoncer a l'initiative
et d'abandonner la liberté, au nom de la religion, de la spiritualité de la méditation, du
yoga ou de tout ce que vous voulez. Et je partage avec vous mon profond chagrin. Je suis
allée en Nouvelle Zélande, en Australie, a Hawali, sur la céte ouest et sur la cOte est des
Etats-Unis, au Canada, dans les pays scandinaves, dans les pays d'Amérique du Sud.
Les Européens n'ont pas besoin d'étre indianisés pour devenir religieux.

Le commencement de la religion, c'est la fin du processus du devenir. Ainsi, je commence
a apprendre sans chercher une autorité que j'imiterais, un modéle auquel je me

93



conformerais, un coin ou je me sentirais psychologiqguement en sécurité. Le sentiment
d'appartenir a n'importe quoi d'autre qu'a la totalité de la vie fait de vous un animal égaré.
Vous étes né dans une famille, vous lui appartenez, vous en assumez les responsabilités,
mais primordialement, vous appartenez a la vie. En tant qu'expression organique de la
vie, nous appartenons a la vie, et notre responsabilité est envers la vie, primordialement
et ultimement. Donc j'apprends a garder ma liberté et mon initiative.

S'il y a des experts et si je m'égare quelque part, la vie, I'énergie de l'intelligence créera
des occasions et me fera rencontrer des individus dont l'expérience, dont les
observations, dont la compréhension pourrait m'étre une aide. La vie est un chemin
mystérieux pour amener les gens a se rencontrer. C'est assez pour moi que je sois
consumeé par le désir ardent d'apprendre, de découvrir, de rechercher, d'explorer. Et je
coordonne, je relie ma recherche a toute chose, du matin au soir. Alors le reste peut étre
laissé a l'intelligence de la vie. Elle mettra sur mon chemin ou me fera rencontrer des
individus, des situations, des défis qui me libéreront du point ou j'étais bloqué, ou j'étais
entravé, ou j'étais exilé. Il semble que ce soit suffisant de chercher et d'explorer en y
impliquant sa vie tout entiére, pas seulement intellectuellement, pas seulement a l'aide
des mots et des modéles de pensée, mais avec la totalité de la vie. Rien n'est exclu de
cet acte d'apprendre, du champ de I'apprentissage.

Donc nous apprenons, nous vivons. La vie étant infinie, incommensurable, inépuisable,
I'apprentissage n'a pas de fin pour l'individu, ni non plus pour la race humaine. Personne
ne peut affirmer que nous avons le dernier mot sur la nature de la réalité et le dernier mot
sur le mystere des relations. La vie vaut la peine d'étre vécue, parce que son essence est
enclose dans le mystére.

Je peux continuer cette communication, et cependant, peut-étre que ni vous ni l'oratrice
ne trouveront que c'est assez. Aprés avoir communiqué toute la semaine, a ce moment-
ci, on sent que méme pas un dixiéme n'a été communiqué. Beaucoup reste non-dit, parce
que les mots sont faibles, ils sont un faible moyen pour la communication. Mais je dois
vous dire que j'ai eu une joie formidable durant cette session de communication verbale
avec vous, aussi bien que durant les sessions non-ver-bales de silence, qui ont été des
sessions de ravissement pour l'oratrice.

La spiritualité, I'esprit religieux au 21éme siécle seront scientifiques, holistiques, Peut-
étre avec de nouvelles terminologies et un nouveau langage, peut-étre avec un nouveau
génie pour I'eére nucléaire, amenant I'émergence d'une nouvelle culture humaine, une
nouvelle culture humaine ou l'unicité de chaque race et de chaque communauté ethnique
survivra sans aucune culture particuliere ou une facon de vivre qui deviendrait
dogmatique et dominante, une nouvelle culture humaine ou l'unicité des différents styles
de vie ne sera pas nivelée dans l'unité ou l'uniformité. La diversité de nos cultures
enrichira la culture humaine globale.

Je souhaite exprimer mes sincéres remerciements a chacun d'entre vous. J'ai
communiqué avec 140 personnes et j'ai communiqué avec chacun de vous. Ce fut une
communication interpersonnelle, bien que cela ait pu paraitre comme une communication
impersonnelle. Je me sens reconnaissante, parce que vous étes venus a cette rencontre
en dépit de ces temps de grande turbulence dans la vie européenne. Vous étes venus de
tant de pays ! Je sais que des amis sont méme venus du Brésil, en Amérique du Sud, et
des pays d'Europe. Quelqu'un est venu de la cbéte Est des U.S.A; etc.

Mais I'Europe est entrée dans une période trés turbulente. Les événements dans l'ex-
Union Soviétique et les pays de I'Europe de I'Est ont généré et vont générer de I'agitation,
une agitation culturelle dans toute I'Europe.

D'autre part, la communauté européenne envisageant la possibilité d'une monnaie
commune, envisageant méme la possibilité d'Etats-Unis d'Europe, cela cause une autre

94



agitation culturelle (qu'il y ait une confédération d'états-nations en Europe, ou des Etats-
Unis d'Europe... y compris la Grande Bretagne) ... Rires... Vimala rit aussi de bon cceur
et dit "Vous m'avez bien attrapée..."

Vous voyez bien que la spiritualité n'exclut rien. Ce qui est exclusif de quelque champ de
la vie que ce soit ne peut pas étre de la religion. Elle embrasse tout, et cette saisie de
perception de I'éveil apporte un changement qualitatif dans la nature de I'action. L'Europe
passe donc par une période trés turbulente et cela va changer sa carte politique. Et la
carte économique changera aussi. En dépit de toute cette turbulence, vous avez eu le
souci de venir ici pour les séminaires, certains d'entre vous ayant été ici pendant deux
semaines. Aussi je vous exprime a tous mes remerciements et ma gratitude.

La vie seule sait si nhous nous rencontrerons de nouveau physiquement ou si nous ne
nous retrouverons pas. Mais ceux qui se sont réellement rencontrés et ont communiqué
ne vivront jamais une séparation, parce qu'ils se sont rencontrés dans la conscience et
que ce qui est partagé au niveau de la conscience demeure avec nous. Vous demeurez
avec moi, en moi, et je demeure avec et en vous. L'interaction qui s'est produite entre les
auditeurs et l'oratrice a enrichi la vie des deux. Je ne suis pas la méme personne que
quand je suis venue ici il y a deux semaines. J'ai appris vraiment beaucoup a travers vos
questions. La fagon dont nous avons été ensemble dans le silence, la qualité du silence
cette année est si fraiche et si différente de celle que nous avons eue avant !

Sila vie ne nous rassemble pas physiquement de nouveau ici, puis-je saisir cette occasion
d'exprimer ma spéciale gratitude a Monsieur et Madame Frankena ? C'est dans leur foyer,
a Hilversum, en 1962 que notre travail a commencé. Mais sans le dévouement et
I'exceptionnelle efficacité de Lau (Monsieur Frankena) I'enseignement ne se serait pas
répandu aux quatre coins du monde. Cela m'a fait énormément plaisir qu'ils aient été dans
un état de santé suffisant pour venir ici, et étre avec nous, parmi nous, tout au long de
ces deux semaines. Je ne vais pas prendre votre temps en mentionnant les noms de
nombreux autres qui ont enrichi le travail et partagé la responsabilité. Je vois Nora
Houtman, je vois Jaap Teerreehorst et Mickey beaucoup d'autres, beaucoup d'autres... Il
y en a beaucoup qui ne sont pas avec nous physiquement maintenant, Monsieur
Middleman, et tant d'autres.

La Hollande a été mon second home durant ces trente années de mes voyages autour du
monde. Donc je prends congé de vous, exprimant ma spéciale gratitude aux gens de
Hollande pour I'amour, I'affection, I'amitié que ce pays et les gens m'ont donné.

MERCI

95



	Croître dans la plénitude
	Purifier la perception
	Questions et réponses
	"A quoi servent les séances de silence ?"
	"Comment pouvons-nous entrer dans le silence, quand nous ne pouvons pas contrôler nos pensées ?"
	"Comment pouvons-nous gérer le temps ?"

	Questions et réponses
	"Comment sortir de la peur et de la violence ?"
	"Sommes-nous conscients des sons qui nous entourent lorsque nous sommes en méditation profonde ? Est-il possible d'être conscient de l'intérieur et de l'extérieur simultanément ?"

	Questions et réponses
	"Vous semblez être très optimiste quant au développement de l'esprit humain, et pourtant le monde n'a pas changé malgré Bouddha et le Christ ?"
	"Ce que vous dites est très prenant. Mais à la fin de la session, on se sent épuisé. Est-ce dû au manque de purification dont vous parlez ?"
	"Comment faire face à la souffrance en nous et autour de nous, sans nous perdre ?"

	Sommes-nous vraiment vivants
	La dimension de l’observation
	L’innocence, le parfum de la créativité
	Questions et réponses
	"Quand une personne, dans un état de méditation, utilise des mots pour expliquer les choses, d'où viennent les mots ?"
	"Qui observe dans l'acte d'observation sinon l'ego ?"
	"Après avoir lu des livres et écouté des causeries, une personne est encore esclave de la pensée. Que diriez-vous d'une telle personne qui a lu des livres et écouté des causeries, qui comprend la nécessité de la liberté par rapport à la pensée et qui,...

	Questions et réponses
	Qu'est-ce que la foi ? Est-ce un abandon de soi ?
	"Qu'est-ce que la perception juste ? Qu'est-ce que la perception juste quand nous nous regardons nous-mêmes, nous regardons à l'intérieur de nous-mêmes ? Il y a une partie inconsciente, le contenu de la partie inconsciente de notre conscience. Ne colo...
	"J'ai le désir d'être libéré. Que faire ? Dois-je passer davantage de temps assis en silence ?"

	Questions et réponses
	"J'ai pris conscience qu'il était nécessaire de mourir à l'image du moi. Mais cette mort ne se produit pas. Je continue à y penser mais elle ne se produit pas."
	"Une attention complète envers un objet ou une situation, et en même temps, un sentiment complet de soi, est-ce possible ?"
	"Est-ce que l'ignorance est un aspect du processus de la vie ? Sommes-nous responsables de l'ignorance ? Qu'est-ce que l'ignorance ?"
	"Dans notre vie quotidienne, nous devons louvoyer dans des compromis. Si nous voulons être heureux, nous devons passer par des compromis. Compromis et liberté ne peuvent pas coexister. Alors comment pourrait-on être heureux sans compromis ?"

	Une nouvelle culture humaine

